

- ﴿ الله على الله
- O محمد الليوية المرام المواح كارد في ترين
- 🔾 قَرْ ٱلْنَاوِمِدِيثِ فِي رَوْقِي عِنْ النَّفَاعِينَ فَي عَلَيْقِينَ
- ن محلفواني في متشرقي على ديرة الني (م) في ردى ي

#### كلامُ الامامِ امامُ الكلامِ

قَكَّرَ مَا خَلَقَ فَاَحْكُمَ تَقُدِيرَهُ وَ دَبَّرَهُ فَالْطَفَ تَدُبِيرَهُ وَجَهَهُ لِوِجْهَتِهِ فَلَمْ يَتَعَكَّحُدُو دَمَنْزِلَتِهِ، وَلَمْ يُقَصِّمُ دُونَ الْإِنْتِهَاءِ إِلَى غَايِتِهِ وَلَمْ يَسْتَصْعِبُ إِذْ أُمِرَبِالْمُضِيِّ عَلَى إِدادَتِهِ، --- الْمُنْشِئُ اَصْنَافَ يُقَصِّمُ دُونَ الْإِنْتِهَاءِ إِلَى غَايِتِهِ وَلَمْ يَسْتَصْعِبُ إِذْ أُمِرَبِالْمُضِيِّ عَلَى إِدادَتِهِ، --- الْمُنْشِئُ اَصْنَافَ الْأَشْمِ عَلَيْهَا، وَ لاَتَجْرِيَةٍ اَفَادَهَا مِنْ حَوَادِثِ النَّشْمَاءِ بِلاَ رَوِيَّةٍ فِكْمِ آلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهَا، وَ لاَتَرْبِي يَعَةً غَيْرِيَةً أَصْمَا وَ نَهَجَ حُدُودَهَا وَ لاَتَم بَعُدُرتِهِ بَيْنَ مُتَضَادِهَا وَ اللَّهُ مُن اللَّهُ وَ لاَتَكْمَ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْأَلُولُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللللْهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

یعنی: "خدا تعالی نے جو پچھ بھی پیدا کیاا ہے ایک محکم اور معین مقدار کے ساتھ پیدا کیا ہے اور اس کی وقیق اور لطیف انداز میں تد بیر کی ہے۔ اور اس نے ہر چیز کو اس کی مخصوص راہ پر ڈال دیا ہے، پس کوئی چیز بھی اپنی معین شدہ حدود سے تجاوز نہیں کرتی۔ اور منزل مقصود پر چنچنے سے کو تاہی نہیں کرتی اور ارادہ اللی کے مطابق عمل کرنے سے منہ نہیں موڑتی۔ اور وہ ایسا کرہی کیو نکر سکتی تھیں؟ جبکہ تمام اُمور اس کے ارادے اور مشیت سے صادر ہوئے ہیں۔ وہ ایسا خدا ہے جس نے انواع و اقسام کی مخلوقات کو سوچ و بچار کے بغیر خلق کیا ہے۔

اس نے مخلو قات کو خلق فرمایا، لیکن بغیر کسی مخفی غریزے کے اور بغیر اس کے زمانوں کے حوادث سے حاصل شدہ تجربے سے استفادہ کیے۔ اور کسی شریک کے بغیر جو تعجب آگیز مخلو قات کی پیدائش میں اس کا معاون و مددگار ہو۔ پس اس کی مخلوق کامل ہو گئی اور اس نے اس کی اطاعت کی اور اس کی آواز پر لبیک کہا۔ اس کی کوئی مخلوق بھی اس کے فرمان کی بجا آوری میں تاخیر اور سستی کا مظاہرہ نہیں کرتی۔ اس نے اشیاء کے ٹیڑے بین کو دور کرکے اخسی سیدھا کر دیا اور ان کی حدود کو واضح کر دیا۔ اللہ تعالی نے بی قدرت کے باعث مختلف اور متفاد اشیاء کے در میان ہم آہنگی اور مناسبت پیدا کی اور انہیں ایک دوسرے کے ساتھ جوڑ دیا ہے۔ اور انہیں مختلف حدود، مقادیر اور صفات و اشکال میں قرار دیا۔ جرت انگیز مخلو قات کو اس نے پیدا کیا اور انہیں اپنی مشیئت کے مطابق وجود عطاکیا۔

کو اس نے پیدا کیا اور ان کی خلقت کو پائیداری اور استواری بخشی اور انہیں اپنی مشیئت کے مطابق وجود عطاکیا۔

(نج اللاغہ، خطبہ اسے اقتاس)



### گذارشات

- مقاله نگار حضرات سے در خواست ہے کہ اپنے تحقیقی مقالات مدیر مجلہ کے نام ارسال کریں ۔
- بہتر ہے مضمون کمپوزشدہ ہوں اور ان کی ضخامت بیس ہم پچیس صفحات سے زائد نہ ہو۔ ممکن ہو تو مضمون کی سافٹ کابی بھی ارسال کریں یا مدیر مجلہ کوای۔ میل کی جائے۔
- ممکن ہے ادارہ ہر شمارے کے لیے محققین کو اپنی طرف سے جدید تحقیق طلب موضوعات ارسال
   کرے۔ اس صورت میں دیے گئے موضوعات پر تحقیقات ارسال کی جائیں۔
- حواشی اور حوالہ جات کے لیے اصلی مآخذ اختیار کیے جائیں اور درج ذیل تفصیل کے ساتھ مضمون کے آخر میں لگائے جائیں:
- كتاب كا نام: \_\_\_\_\_ مصنف كا نام: \_\_\_ مطبع: \_\_\_\_\_ مطبع: \_\_\_\_\_\_ بن طباعت: \_\_\_\_\_ جلد نمبر \_\_\_\_ وسفح نمبر: \_\_\_\_\_\_
- مجله نور معرفت میں: علوم قرآن و مدیث، فقه و اصول فقه، کلام و فلسفه اور اسلامی تاریخ، تفابل ادیان، تعلیم و تربیت، ادبیات، معاشیات، عمرانیات، سیاسیات، اقبالیات، ثفافت و تمدن، قانون و اصول قانون وغیره پر اسلامی نقطه نظر سے مقالات شایع کئے جاتے ہیں۔
- مجلہ نور معرفت میں شائع شدہ مقالات کسی اور جگہ طبع کرانے کی صورت میں مجلہ ہذا کا حوالہ دینا ضروری ہے۔
  - علمی کتابوں پر تبصرے کے لیے مدیر مجلہ کوکتابوں کی دو کاپیاں ارسال کی جائیں۔

Declaration No. 7384

N 2221-1659

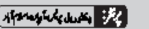


# 🗴 قالونج ۾ سن 🐞 قالوميدي جاني

💠 الكويدناه جان 💍 الكوكرم محينات

۵ وکوند چونهی אל שלע שנטעות

648184 O 63874 O



الكريدك طابرعباس

ويعد 150 له المكاليات ديداد 070 وار غلبايت ئونائد 130 سې درياد 500 سې



" شهف" (بورالبدي مركز تعطيقات) العالمية كارسف (رجوي مادات كالوفي باركهم اسلام آياد 051-2231037 WWW.nmt.org.pk FAIL MICHIGARD PRINCES

لاك ادار مكامقاله فكارك الأم آراد من هنل جونا خروري فيل ب



## فهرست

| صفحه | موَلف                 | موضوع                                                          | نمبر شار |
|------|-----------------------|----------------------------------------------------------------|----------|
| 9    | مدير                  | اداري                                                          | 1        |
| 1+   | 1,10                  | گفتنی ما(مغربی جمہوریت کو دینی جمہوریت میں بدلنے کی<br>ضرورت)  | 2        |
| ١٦   | ثاقب اكبر             | تفییر بالرائے کی حقیقیت                                        | 3        |
| ٣٨   | تقی صاد قی            | مستشر قین کے قرآنی مطالعات کا تنقیدی جائزہ                     | 4        |
| ۵٠   | سيدرميز الحن موسوي    | عظمت اہل بیت علیہم السلام کی روشن ترین سند                     | 5        |
| 72   | روش على               | قرآن وحدیث کی روشنی میں شفاعت کی حقیقت                         | 6        |
|      | سید مزمل حسین نقوی    | کفار کی طہارت و نجاست                                          | 7        |
|      | ڈا کٹر عباس حیدر زیدی | شبلی نعمانی کی مستشر قین شناسی: سیر ةالنبی (ص) کی روشنی<br>میں | 8        |
|      | ڈا کٹر شخ محمد حسنین  | امام خمین کی اللی سیاسی جدوجهد                                 | 9        |
|      | سيدر ميز الحن موسوي   | مسلمانوں کی بے جا تکفیر کے اسباب اور منفی اثرات                | 10       |

## اہلِ قلم سے اپیل

سہ ماہی ''نورِ معرفت '' ایک علمی و تحقیق جریدہ ہے جسے دینی مدارس اور یونیور سٹیوں کے اساتذہ اور طلاب کے درمیان علمی و تحقیقی شوق و جبتو پیدا کرنے کی غرض سے شائع کیا جارہا ہے۔ یہ جریدہ تمام یونیور سٹیوں اور مدارس کے اساتذہ اور طلاب کا اپنا جریدہ ہے۔ للذا اس جریدہ کو بہتر سے بہتر بنانے میں آب کا علمی تعاون اور قیمتی آراء مددگار ثابت ہوں گی۔

آپ سے گزارش ہے کہ اپنی تحقیقات اور نگارشات اس جریدہ کیلئے ارسال کریں۔ آپ کی تحقیقی اور علمی تحریرہ کیا تحقیقی اور علمی حوالوں سے مزین ہونی تحریرہ کی استقبال کیا جائے گا۔ تمام تحریریں، فرقہ وارانہ مواد سے پاک اور علمی حوالوں سے مزین ہونی حیاسیں۔

مدير

سه ماهی مجلّه "نورِ معرفت"

#### "نمت" ایک نظرمیں

<sup>9</sup> نمت '' (نور الهدى مركز تحقیقات) نور الهدى ٹرسٹ كاایک ذیلی ادارہ ہے جو علاء اور دانشوروں كی ایک پانچ ركنی علمی كمیٹی كی گرانی میں فعالیت كر رہا ہے۔ اس ادارے كا نصب العین اسلام كی حقیقی تعلیمات كی تروی کے ذریعے پاکتانی قوم اور بالخصوص ملت تشیع كو فكرى پسماندگی سے نجات دلا كر اسلامی تہذیب كی تشکیل كی ٹھوس فكرى بنیادیں فراہم كرنا ہے۔

پاکتان کی ملت مسلمہ کی بنیادی مشکل دینی آگہی اور اجھائی شعور کی کمی ہے۔ للذادینی بصیرت وآگہی کو فروغ دینے اور اجھائی شعور بیدار کرنے والی کتب کی تألیف، ترجمہ اور اشاعت اور الیکٹر انک میڈیا کے ذریعے اسلامی تعلیمات کی ترویج، نیز انہی اہداف کے حصول کیلئے ایک علمی و تحقیق سہ ماہی مجلّه " نور معرفت" کی اشاعت، "نمت" کے عدہ اہداف شار ہوتے ہیں۔

"نمَت" اپنی فعالیت کے تقریبا پانچ سالوں میں قابل ذکر مطبوعات علمی حلقوں کی خدمت میں پیش کر چکا ہے۔ حیات فاطمہ، تعلیم الاحکام، امام خمینی کی ایک مغربی دانشور سے ملاقات، حضرت زینب، تاریخ کا ایک ناگزیر کردار، اسلامی پردہ، سول سوسائٹی، امام خمینی کاسیاسی نظریہ، قرآن اور نفسیاتی دباؤ، معجزہ کیا ہے اور پیام قرآن کی آخری تین جلدوں کا ترجمہ اس ادارے کی اب تک کی عمدہ مطبوعات ہیں۔

اس کے علاوہ سہ ماہی ''نور معرفت '' کی چار سال سے مسلسل اشاعت بھی ''نمَت '' کا ایک عمدہ کار نامہ ہے۔ ''نمَت '' قرآن و حدیث، فلسفہ و کلام، اخلاق و عرفان اور دیگر متنوع موضوعات پر مکتب اہل بیت اطہار ﷺ کی تعلیمات کی روشنی میں اردوز بان میں بہتر سے بہتر لٹریچر پیش کرنے کیلئے کوشاں ہے اور اسے اس نیک کام میں ملت مسلمہ کے عوام وخواص کے تعاون کی ضرورت ہے۔

#### اداربيه

نور معرفت کایہ شارہ اس وقت تیار ہو رہا ہے جب پورے ملک میں ۲۰۱۳ ، کے الیکن کی تیاریاں زورو شور سے جاری ہیں۔ جب ہم انتخابات کے حوالے سے اپنی قوم کی سیاسی واجھا عی سوچ یا سیاسی شعور کو دیھتے ہیں تو یوں لگتا ہے کہ ہمارے قومی جرائد اور اداروں نے گذشتہ پانچ سال کے دوران قوم کے سیاسی شعور کو بلند کرنے کے حوالے سے کوئی خاص کار گردگی نہیں دکھائی۔ آج بھی قوم اُسی سیاسی اور انتخاباتی کلچر کی اسیر نظر آتی ہے جس کا مشاہدہ ہم پچھلے ۱۵ سالوں سے کر رہے ہیں۔ دین ومذہب کے نام پر وجود میں آنے والے ملک پاکتان میں نہ تو دینی سیاست نظر آتی ہے اور نہ اسلامی آداب حکم انی۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ دینی تعلیم و تربیت کے عنوان سے ہمارے ادارے اپنے اہداف ومقاصد میں کامیاب نہیں ہوئے اور نہ ہماوں نہیں۔

نور معرفت جیسے تمام جرائد کے وجود کا فلسفہ یہی ہے کہ قوم وملت کی اجتماعی وسیاسی سوچ کو دین کے رنگ میں ڈھالا جائے؛ کیونکہ جیسی سوچ ہوگی، وبیاہی کلچر بنے گا۔ پاکستان کی انتخاباتی سیاست سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہماری قوم کو ابھی مزید سیاسی تربیت کی ضرورت ہے تاکہ ہم تھانے، کچہری، قومی ولسانی اور علاقائی سیاسی کلچر سے نکل کر جامع دینی سیاسی کلچر کی طرف گامزن ہو سکیں۔ ابیادی وسیاسی کلچر کہ جس کے نتیج میں قوم وملت مغرب کی پیش کردہ دنیاوی جمہوریت سے نکل کر دینی ومعنوی جمہوریت کی طرف گامزن ہو سکے اور الیا جمہوری نظام تشکیل دے سکے کہ جس میں امن وامان اور روٹی کپڑا اور مکان جیسے بنیادی مادی وسائل کے علاوہ اس کی فکری اور معنوی تربیت کو بھی اہمیت دی جائے اور انسان کی مادی ضروریات سے زیادہ اُس کی معنوی ضرور بات کا خیال رکھا جائے۔

نور معرفت انہی اہداف کو لے کر اپناعلمی سفر جاری رکھے ہوئے ہے اور اس بار بھی چند علمی جواہر پارے قار ئین کی خدمت میں پیش کر رہا ہے۔ سب سے پہلے قوم کے جمہوری سفر کی مناسبت سے ''گفتی ہا'' کے عنوان سے ملک میں رائج مغربی جمہوریت اور دینی جمہوریت کے در میان ایک مختصر سے مواز نے کی سعی کی گئی ہے۔ اس کے بعد قرآن وسنت اور سیرت معصومین علیہم السلام کی روشنی میں چند علمی مقالات قار ئین کی خدمت میں پیش کئے جارہے ہیں۔

ان میں ایک مقالہ "تفیر بالرائے" جیسے حساس قرآنی موضوع پر ہے، جس میں فاضل مقالہ نگار نے اس موضوع پر سیر حاصل بحث کی ہے۔ اس کے اہل بیت اطہار ؓ کے دینی مقام ومر ہے کو آبیہ مباہلہ کی روشنی میں پیش کیا گیا ہے۔ فقہی ابحاث میں سے ایک اہم بحث کفار کی طہارت و نجاست کا مسلہ ہے۔ اس موضوع پر ایک اور مقالے میں قرآن وسنت کی روشنی میں مدلل مطالب پیش کیے جارہے ہیں۔ اس طرح قرآن وحدیث کا ایک نمایاں عنوان مسلہ شفاعت ہے۔ اس موضوع پر بھی ایک جاندار تحریر شامل اشاعت ہے۔ وین مبین اسلام اور قرآن کریم کے حوالے سے مستشر قین کے کام کا ناقدانہ جائزہ لینا بھی ایک اہم موضوع ہے۔ اس حوالے سے بھی نور معرفت کے اس شارہ میں دو علمی تحقیقی مقالے شامل ایک اہم موضوع ہے۔ اس حوالے سے بھی نور معرفت کے اس شارہ میں دو علمی تحقیقی مقالے شامل کیے جارہے ہیں۔

معاصر دینی وسیاسی مصلحین میں امام خمینی کا نام جانا پہچانا ہے جن کے افکار اور سیاسی جدو جہد نے پوری دنیا کے سیاسی اعداد وشار کو پلٹ کرر کھ دیا ہے۔ امام خمینی کی الہی سیاسی جدو جہد عصر حاضر کے مسلمان سیاست دانوں اور سیاسی رہنماؤں کیلئے بہترین نمونہ عمل ہے۔ بالحضوص پاکتان کے موجودہ سیاسی حالات میں دانوں اور ان کے جیالوں کیلئے امام خمینی کی الہی سیاسی جدو جہد میں کئ سیاست کی بڑی کو بنانے کا دعوی کرنے والوں اور ان کے جیالوں کیلئے امام خمینی کی الہی سیاسی جدو جہد میں کئ المی سیاست موجود ہیں۔ اس حوالے سے بھی ایک جاندار تحریر، نور معرفت کے قارئین کی نذر کی جارہی ہے۔ اثر میں عصر حاضر میں اُمت مسلمہ کو در پیش ایک پیچیدہ مسلے یعنی ایک مخصوص گروہ کی طرف سے مسلمانوں کی تکفیر کے اسباب واثرات کا جائزہ بھی پیش کیا جارہا ہے۔ نیز تمام مقالات کے خلاصوں کا ترجمہ بھی Abstracts میں شامل ہے۔ اس بار انگریزی ترجمہ کی بیہ زحمت ہمارے مہر بان دوست ملک اعجاز صاحب نے اٹھائی ہے۔ ہم ان کے بھی شکر گذار ہیں۔ بہر صورت، نور معرفت کی ٹیم ہمیشہ کی طرح اب بھی آپ کے علمی تعاون اور محققانہ تنقیدی آراء کی منتظر ہے اور مادی اور معنوی حوصلہ افز ائی طرح اب بھی آپ کے علمی تعاون اور محققانہ تنقیدی آراء کی منتظر ہے اور مادی اور معنوی حوصلہ افز ائی کے والے معاونین کاشکر یہ ادا کرتی ہے۔

\*\*\*\*

كفتى ها

## مغربی جمہوریت کو دینی جمہوریت میں بدلنے کی ضرورت

سدرمنرالحن موسوی\*

srhm2000@yahoo.com

پاکتان کی سیاسی تاریخ میں پہلی جمہوری حکومت نے اپنی سیاسی مدت پوری کی ہے۔ اگرچہ حکمران جماعت اسے بہت بڑی کامیابی قرار دے رہی ہے، لیکن حقیقت ہیہ ہے کہ اس حکومت کے دور اقتدار میں پاکتانی عوام نفسیاتی، اخلاقی، معاشی اور کئی دیگر حوالوں سے مایوسی کاشکار ہوئی اور ایسا اس لیے ہوا کہ ہمارے ملک کا جمہوری نظام، مغربی جمہوریت کا پیروکار ہے۔ عالمی شیطانی طاقتوں نے اس وقت تیسری و نیا کے تمام ممالک میں اپنے مفادات کے تحفظ کیلئے کہیں آمریت اور بادشاہیت کا نظام قائم کیا ہوا ہے وہ کہیں نام نہاد جمہوریت کا نظام۔ بدقتمتی سے پاکتان بھی تشکیل کے پہلے دن ہی انگریزوں کے بنائے ہوئے سیاسی نظام کے جال میں گرفتار ہوگیا تھا۔ حالانکہ یہ ملک اسلام کے نام پر لیا گیا تھا اور یہاں وہ دینی جمہوریت حاکم ہونا جا سے جو بنیادی انسانی حقوق کی حفاظت کی حفانت دیتی ہے۔

مغربی جمہوریت میں جھوٹ، فریب، ریاکاری، منافقت، پییہ اور طاقت کے بل بوتے پر عوام سے حقیقی حق انتخاب سلب کو لیاجاتا
ہے۔ اس کے بر عکس، دینی جمہوریت میں عوام حقیقی طور آزادی کے ساتھ انتخاب کرتے ہیں۔ ان کے نمائندے ان کے قوی و ملی
تشخص کی پاسداری کرتے ہیں۔ دینی جمہوریت میں انتخاب کے بعد منتخب نمائندوں کاسلسل محاسبہ کیاجاتا ہے۔ للذاہم پاکتان کے
موجودہ ظالمانہ جمہوری نظام کو ای وقت ایک رفائی اور اللی نظام میں تبدیل کرسکتے ہیں جب گذشتہ حالات سے عبرت حاصل
کرتے ہوئے چہروں کی بجائے نظام بدلنے کی کوشش کریں اور مغربی جمہوریت سے دینی جمہوریت کی طرف اپناسفر شروع کریں۔
دینی جمہوریت کی شر الطاپر پور الزنے والے نمائندوں کا انتخاب کریں۔ ایسے حکم انوں کا انتخاب نہ کریں جور فائنی منصوبوں کے سبز
باغ دکھا کر ہماری عزت نفس کو داؤپر لگادیں، ہمارے قومی و ملی تشخص کو پامال کر دیں اور عالمی شیطانی طاقتوں کو ہم پر مسلط کر
دیں۔ ہمار افریضہ ہے کہ ہم مغربی جمہوریت کو دین جمہوریت میں تبدیل کرنے کی کوشش کریں۔ اگر ایسانہ کیا گیا تو مزید پانچ سال
کے لئے پاکستانی قوم ایک بار پھر عالمی سامر ان کے جال میں گرفتار ہو جائے گی جس کے نتائے سابقہ ۵ سالہ دور افتدار کے نتائے ساکھیں نہوں گے۔
کیمیں زیادہ بھرائک ہوں گے۔

<sup>\*</sup> \_ مدير محلِّه سه ماہي " نور معرفت " نور الهديٰ مركز تحقيقات (نمت) ، بھارہ كہو ، اسلام آياد \_

پاکتان میں اس وقت الیشن ۲۰۱۳ ہے انعقاد کی تیاریاں پورے زور و شور پر ہیں۔ یہ اس حال میں ہورہا ہے کہ جب پاکتان کی سیاسی تاریخ میں ایک جمہوری حکومت نے پہلی دفعہ اپنی سیاسی مدت پوری کی ہے اور بزعم خود اپنی منتخب حکومت کے "کامیاب" پانچ سال پورے کئے ہیں۔ اس کامیابی پر حکمران جماعت کے کار کن خوشیاں منارہے ہیں اور اپنے "جمہوری" کارنا موں کی لمی لمی فہر سیس بیان کررہے ہیں۔ اُن کی کامیابی کے دعو کوں کو اگر مغربی جمہوریت کی عینک سے دیکھیں تو اُن کا یہ خوشیاں مناناکافی حد تک بجا اور اُن کا سیاسی کامیابی کا نعرہ بھی بڑی حد تک درست نظر آتا ہے، کیونکہ ان پانچ سالوں میں حکمران جماعت اور اس کے جیالوں نے جو ذاتی مفادات اٹھائے ہیں ان کا ایک عام پاکتانی تصور بھی نہیں کر سکتا۔ بہمامی جمہوریت کی خصوصیت ہے کہ جس کے اندرونی رازوں اور گھپلوں سے عام انسان آگاہ نہیں ہوتا۔ لیکن اس جمہوری حکومت کے پانچ سالوں کے دوران نفیاتی، اخلاتی، معاشی اور دوسرے تمام مورورت ہے وہ ہماری قوم میں ابھی تک پیدا نہیں ہوا۔ اس لیے کہ اب ہماری قوم ایک بار پھر اس طرز کی حکم انی کو دوام بخشے ہوئے اگے پانچ سالوں کے لئے فقط حکم انوں کے چرے بدلنے کی تیاریاں کر رہی حکم انی کو دوام بخشے ہوئے اگے پانچ سالوں کے لئے فقط حکم انوں کے چرے بدلنے کی تیاریاں کر رہی ہے۔ پاکتان میں ابھی تک عوام نے حقیقی جمہوریت کے فقط حکم انوں کے چرے بدلنے کی تیاریاں کر رہی ہے۔ پاکتان میں ابھی تک عوام نے حقیقی جمہوریت کے نقاضوں کاشعور ہے۔ ہے۔ پاکتان میں ابھی تک عوام نے حقیقی جمہوریت کے نقاضوں کاشعور ہے۔

عالمی میڈیا بھی پاکتان میں جمہوریت کے پانچ سال پورے ہونے کا سہرائی پی پی کے قائدین کے سرباندھ رہاہے۔ عالمی میڈیا بعنی صیہونی و مغربی میڈیا کے نزدیک جمہوریت یہی ہے کہ جس میں معزز لٹیروں کی ایک جماعت الیکش کے نام پر ہر قتم کے جھوٹ، دھو کہ ، فریب، زر اور زور کے بل بوتے پر سیاسی شعور سے عاری عوام کے ووٹوں کے ذریعے حکومت پر پانچ سال کے لئے قبضہ کر لے۔ اور پھر عوام کے تمام جمہوری حقوق کو پس پشت ڈال کر پانچ سال تک لوٹ مار کا بازار گرم رکھے۔ پانچ سال بعد جب اس جماعت کے پیٹ عوام کے خون پسینہ کی دولت سے بھٹنے لگیس تو پھر لٹیروں کی ایک اور جماعت میدان میں اُتر پڑے اور بھاعت میدان کی ایک اور جماعت میدان کے اور پھر سے سادہ دل عوام کو بلند و بانگ نعروں سے جدیدا نتخابات کیلئے تیار کرنے لگے۔ اسی میں اُتر پڑے اور پھر سے سادہ دل عوام کو بلند و بانگ نعروں سے جدیدا نتخابات کیلئے تیار کرنے لگے۔ اسی

کو مغربی جمہوریت کہتے ہیں اور جمہوریت کا بیہ کار و بار اس زمانے میں پوری دنیامیں رائج ہے اور اسے اس دور کامقبول ترین طرز حکمرانی قرار دیا جاتا ہے۔

اس طرز حکر انی اور جمہوریت کی سرپر ستی عالمی لٹیروں اور اُن کے شیطانی نظریہ پر دازوں کے ذریعے کی جا ر ہی ہے اور اس شیطانی جمہوریت کاپر و پیگنڈہ عالمی میڈیاکے ذریعے کیا جاتا ہے۔ جو بھی سیاسی جماعت اس انسانیت دستمن طرز حکمرانی کے بنیادی اصولوں کی ذرہ برابر مخالفت کرتی ہے، اُسے شیطانی میڈیا کے ذریعے غیر مقبول بنا کر میدان عمل سے خارج کر دیا جاتا ہے۔ عالمی شیطانی طاقتوں نے اس وقت تیسری دنیا کے تمام ممالک میں اسی جمہوریت کے ذریع اقوام وملل کی تقدیر کو اینے ہاتھ لیا ہوا ہے۔ خصوصاً اسلامی ممالک کو بھی کہیں تو شخصی آمریت کا نظام قائم کرکے اپنے قابو میں کیا ہوا ہے اور جہال آمریت کے لئے ز مین ہموار نہیں، وہاں اسی مفادیرست جمہوریت کے ذریعے مسلمانوں کے مال ودولت کو لوٹا جارہا ہے۔ یا کتان کے مسلمان بھی انہی مظلوموں میں سے ہیں جنہیں ایک عرصے سے تجھی تو آمریت کی حچری سے ذیج کیا گیا تو کبھی مغربی جمہوریت کے پر فریب نعروں کے ذریعے اپنے دام میں قید کیا گیا۔ یا کتان کے مظلوم اور جذباتی مسلمانوں نے پاکتان کی تشکیل میں اسی جذبے کے تحت قربانیاں دی تھیں کہ اُنہیں اپنے جمہوری ملک میں تمام انسانی حقوق ملیں گے اور وہ اُن تمام آسا نَشوں سے بہرہ مند ہوں گے جو ہندوا کثریت سے نہ مل سکیں گے۔ لیکن پاکتان کے سادہ دل عوام کو اس بات کا شعور نہیں تھا کہ وہ آزادی کاپروانہ ایک الیی شیطانی طاقت سے حاصل کر رہے ہیں جس کی شیطانی سیاست کا ایک ماضی ہے اور جس نے یا کتان کی آزادی کے ساتھ ہی فلسطین کی اسلامی سرزمین پر صیہونیت نام کے ایک ایسے زمریلے یودے کا پیج بو دیا ہے جو عرصہ دراز تک مسلمانوں کے اندر اپنازم پھیلاتا رہے گا۔ حقیقت تو یہ ہے کہ یا کتان اپنی تشکیل کے پہلے دن سے ہی انگریزوں کے بنائے ہوئے سیاسی نظام کے جال میں گر فتار ہو گیا تھا۔ جس کاظام انتہائی خوبصورت اور باطن انتہائی تاریک ہے۔

شاید پاکستانی عوام کو گذشته پاکستانی حمر انوں کے سیاہ کار ناموں کا یقین نه دلایا جاسے کیکن وہ انگریز کے دیے گئاس طرز حکومت کی نحوست کا مشاہدہ موجودہ حکومت کے بظاہر 'کامیاب'' پانچ سالوں میں اچھی

طرح کر سکتی ہے۔ جن پاکتانیوں کا حافظہ کمزور نہیں اُنہیں اچھی طرح یاد ہوگا کہ گرمیوں کے پچھلے پانچ موسم ہم نے کس سختی میں گذارے۔ جب ان جمہوری حکمرانوں کے بیچ تو کیا کتے بھی ایر کنڈیشنوں کی سرد ہوالوں میں سوتے تھے اور ہمارے نتھے نتھے معصوم بیچ گرمی کی شدت میں لوڈ شیڈنگ کے عذاب سے دوجار ہو کر ساری رات نیم بیداری میں گذارتے تھے۔

پھر اسی نیم بیداری کی حالت میں جب وہ رو کی سو تھی کھا کر اسکول وکالج کی طرف روانہ ہوتے تو اُنہیں نئے عذاب کا سامنا کر ناپڑتا اور وہ سی این جی کی لوڈ شیڈنگ کا عذاب تھا۔ جس کی وجہ سے نہ تو کوئی طالب علم بروقت اسکول کالج میں حاضر ہو سکتا تھا اور نہ ملازم پیشہ لوگ اپنے کار وبار زندگی پر پہنچ سکتے تھے۔ جس جمہوریت میں عبادت گاہیں تک محفوظ نہ ہوں، تعلیمی مر آئز آگ وخون کی لیپ میں ہوں، عام انسان اپنے بنیادی ترین حقوق سے محروم ہوں، اُسے جمہوری کملانے کا کیا حق حاصل ہے؟

مغربی جمہوریت کے مقابلے میں حقیقی جمہوریت کم از کم بنیادی انسانی حقوق کی حفاظت کی حفائت دیتی ہے۔ ہم مسلمان ہیں اور ہماراد عوی ہے کہ ہم نے پاکتان اسلام و قرآن ہی کے نام پر حاصل کیا ہے۔ النذا یہاں دینی واسلامی جمہوریت ہی حاکم ہونا چاہیے۔ اسلامی جمہوریت وہ جمہوری نظام حکومت ہے جے علائے اسلام نے زمان و مکان کے تقاضوں کے پیش نظر جائز قرار دیا ہے۔ البتہ اس جمہوریت کے اپنشر عی حدود و قیود اور دینی مبانی ہیں جن کا تفصیلی مطالعہ اس موضوع سے متعلق کتب میں کیا جاسکتا ہے۔ علائے دین اور فقہائے عظام کی دینی جمہوریت سے مراد کوئی خاص انداز انتخاب نہیں بلکہ یہی طریقہ امتخاب ہے۔ استخاب میں ان کا اپنا ارادہ و اختیار کار فرما ہوتا ہے، کسی غیر کا ارادہ کار فرما نہیں ہوتا۔ کرتے ہیں۔ اِس انتخاب میں ان کا اپنا ارادہ و اختیار کار فرما ہوتا ہے، کسی غیر کا ارادہ کار فرما نہیں ہوتا۔ کسی غیر کا ارادہ کوئی خاص کے ارادے دو تو کیا کہ حقوق کاد فاع کر سکتی ہے۔ کسی مغربی جمہوریت میں عوام کے ارادے ہی سے حکومت نہیں بنتی بلکہ جموٹ، فریب، ریاکاری، منافقت کی ارادہ کر ایا جاتا ہے، کسی خوص کے بل ہوتے پر عوام کے ارادے اور اختیار کو سلب کر لیا جاتا ہے، کسی خوص خوص کے بان کے ووٹوں پر ہاتھ ووٹ خرید لیے جاتے ہیں اور لسانی، قومی اور مذہبی بنیادوں پر عوام کو تقسیم کرکے اُن کے دوٹوں پر ہاتھ ووٹ خرید لیے جاتے ہیں اور لسانی، قومی اور مذہبی بنیادوں پر عوام کو تقسیم کرکے اُن کے دوٹوں پر ہاتھ

صاف کیے جاتے ہیں۔ اسلامی جمہوریت میں ایبا نہیں ہے بلکہ اس میں انسانوں کو آزاد کی دی جاتی ہے کہ وہ اپنی سوچ اور سیاسی بصیرت کے ساتھ اپنے نمائندوں کا انتخاب کریں۔ دینی جمہوریت یا طرز انتخاب وہ جمہوریت اور انتخاب وہ جمہوریت اور انتخاب ہے جس میں عوام آزاد ہوں اور اپنے اختیار و ارادے کو بروئے کار لاسکیں، اپنی رائے کا اظہار کر سکیں اور مرفتم کے سیاسی، معاشی، نفسیاتی دبائو اور خوف و خطر کے بغیر اپنے ووٹ کا استعال کریں۔

پھر مغربی جہوریت کے مقابلے میں دینی جمہوریت میں اس بات کو اہمیت حاصل ہوتی ہے کہ عوام کس کا انتخاب کریں، اگلے پانچ سال کے لئے اپنی تقدیر کیسے لوگوں کے سپر د کریں؟ کیا وہ ایسے شخص کو اپنا نمائندہ بنائیں جو اُن کی مادی زندگی کے وسائل فراہم کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو، اُن کے لئے سڑ کیں بنائے، پل تعمیر کرے، کارخانے لگائے، غرض زندگی کے تمام مادی وسائل فراہم کرنے کی ضانت دے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ اُن کی عزت نفس کو بھی دائو پر لگا دے۔اُن کے قومی و ملی تشخیص کو یامال کر دے، عالمی شیطانی طاقتوں کو اُن پر اس طرح مسلط کر دے کہ وہ جس وقت جا ہیں، مسلمان عوام کی عزت و ناموس اور مال و دولت کو لوٹ کر چلے جائیں اور ان کے کانوں پر جوں تک نہ رینگے۔ دینی جمہوریت میں ایسے انتخاب کی اجازت نہیں ہے اور عوام الناس کے لئے ایسے انتخاب میں حصہ لینا گناہ کبیر ہ شار ہو تا ہے۔ دینی جمہوریت میں ایسے لو گوں کا انتخاب جائز نہیں ہے جو اپنے یا اپنے آقا نوں کے سیاسی مفادات کی خاطر عوام میں تفرقہ وانتشار پھیلائیں اور ضرورت کے وقت دہشت گرد عناصر سے ساز باز کرنے میں بھی کوئی عار محسوس نہ کریں اور مزار وں بے گناہ انسانوں کے قاتلوں کے پیشت پناہ بن جائیں۔ دینی جمہوریت کی تیسری بڑی شرط ہے ہے کہ انتخاب کے بعد منتخب نمائندوں کا محاسبہ تشکسل کے ساتھ جاری رہے۔ کسی نما ئندے کو انسانی حقوق کی خلاف ورزی کرنے کی اجازت نہ دی جائے۔ جب وہ ملت کی طرف سے سیاسی قدرت حاصل کر لیں تواہے سب سے پہلے اللہ کی اور پھر عوام کی امانت سمجھیں۔ اگروہ محکم ایمان کے مالک ہوں گے تواللہ تعالی کاخوف اُنہیں کسی بھی صورت میں قوم وملت کے حقوق

سے چیثم پوشی نہیں کرنے دے گااور اگر وہ اقتدار کی زرق وبرق کی وجہ سے نفس امارہ کا شکار ہو گئے تو عوامی احتساب کاڈرائنہیں حقوق کی یامالی سے روکے رکھے گا۔

دین نظام سیاست میں کوئی شخص خواہ عوام کے دوٹوں سے ایوان اقتدار تک پہنچے یا کسی اور شرعی طریقے سے مسند اقتدار پر بیٹھے، اُس کے لئے پچھ شرائط اور آداب ہیں۔ اگر وہ ان شرائط پر پورا نہیں اُتر تا یا ان آداب کا لحاظ نہیں رکھتا تو وہ مسلمان معاشرے کی سیاسی نما ئندگی کا حق نہیں رکھتا۔ سیاسی نما ئندوں کی شرائط کا بہترین نمونہ حضرت امام علی علیہ السلام کا وہ طولانی مکتوب ہے جو اُنھوں نے مصر کی حکومت اپنے نمائندے مالک اشتر نحقی کے سپر دکرتے وقت لکھا تھا۔ جس میں مالک اشتر کو اپنے ماتحت عوام الناس پر حکم انی کے آداب کا خیال رکھنے کی تاکید فرمائی۔ امیر المؤمنین علیہ السلام کا یہ مکتوب تا قیامت مسلمانوں پر حکم انی کو زولوں اور انتخاب کے ذریعے ایوان حکومت تک پہنچنے والوں کے لئے سنہری حروف میں لکھی جانے والی دستاویز ہے جو عصر حاضر میں بھی دینی جمہوریت اور مغربی جمہوریت کے در میان حد فاصل کی حیثیت رکھتی ہے۔

عوام الناس کو بھی چاہیے کہ وہ اس دینی وسیاسی دستاویز میں ذکر شدہ اُصولوں اور شر الطرپر پورے اُتر نے والے اُمید واروں کا انتخاب کریں تاکہ ہم مغربی جمہوریت سے دینی جمہوریت کی طرف اپناسفر شروع کر سکیں۔ دینی جمہوریت میں حکر ان کے لئے اپنی رعایا سے محبت ضروری ہے؛ اگریہ محبت نہیں ہوگی تو وہ اُن کا حقیقی نمائندہ اور اُن کے حقوق کا محافظ نہیں بن سکتا۔ اس سلسلے میں امیر المؤمنین علی علیہ السلام فرماتے ہیں:

''رعایا کے لئے اپنے دل کے اندر رحم وراُفت اور لطف و محبت کو جگہ دو۔ ان کے لئے پھاڑ کھانے والا در ندہ نہ بن جاؤ کہ انھیں نگل جاناغنیمت سیحفے لگو''۔

عوام میں ہر قتم کی نفسیات کے لوگ ہوتے ہیں، جن میں شریف اور پُر امن بھی ہیں اور شریر و مجر م بھی؛للذااُن سے حکران کے رویے کے بارے میں فرماتے ہیں: "متہیں کسی کومعاف کردینے پر بچھتانااور سزادینے پر اترانا نہیں چاہئے۔ غصہ میں جلد بازی سے کام نہ لو جبکہ اس کے ٹال دینے کی گنجائش ہو، کبھی بیہ نہ کہنا کہ میں حاکم بنایا گیا ہوں، للذا میرے حکم کے آگے سر تشکیم خم ہونا چاہیے"۔

مغربی جمہوریت کی سب سے بڑی آفت کنبہ پروری، دوستوں، خاص لو گوں اور اپنی جماعت کے کار کنوں اور عام عوام میں امتیازی رویہ رکھنا ہے۔ یہ وہ آفت ہے جس کی زد پر ہماری سیاست ہے۔ دینی جمہوریت میں اس کی شدید مذمت کی گئی ہے۔ چنانچہ امام فرماتے ہیں:

''اپنی ذات کے بارے میں اور اپنے خاص عزیز وں اور رعایا میں سے اپنے دل پیند افراد کے معاملے میں حقوق اللہ اور حقوق الناس کے متعلق انصاف کرنا، کیونکہ اگرتم نے ایسانہ کیا تو ظالم کھہر وگے اور جو خدا کے بندوں پر ظلم کرتا ہے تو بندوں کے بجائے اللہ اس کاحریف و دستمن بن جاتا ہے''۔

عوام کو ناراض کر کے خواص کو راضی رکھنا، دنیوی سیاست کا معمول ہے۔ جس کا خمیازہ آخر کار مر ظالم حکمران کو بھگتناپڑتا ہے۔اس سیاسی آفت سے بیچنے کی تلقین کرتے ہوئےامام علیؓ فرماتے ہیں:

" تہمہیں سب طریقوں سے زیادہ وہ طریقہ پند ہونا چاہیے جو حق کے اعتبار سے بہترین، انصاف کے لحاظ سے سب کو شامل اور رعایا کے زیادہ سے زیادہ افراد کی مرضی کے مطابق ہو کیونکہ عوام کی ناراضگی خواص کی رضامندی کو بے اثر بنادیت ہوئے نظر انداز کی حاسکتی ہے"۔

دنیوی جمہوریت اور سیاسی نظام کی سب سے بڑی آفت خواص ہوتے ہیں جن کو حکمران اپنے سیاسی مفاد کی خاطر اہمیت دیتے ہیں جو اسی اہمیت اور قربت کے پیش نظر عوامی حقوق کی پامالی کا باعث بنتے ہیں۔ اس آفت کی طرف متوجہ کراتے ہوئے مولاعلی علیہ السلام فرماتے ہیں:

"اوریه یاد رکھو! که رعیت میں خواص سے زیادہ کوئی ایسا نہیں که جو خوش حالی کے وقت حاکم پر بوجھ بنے والا، مصیبت کے وقت امداد سے کترا جانے والا، انصاف پر ناک بھوں چڑھانے والا، طلب وسوال کے موقعہ پر پنج جھاڑ کر پیچھے پڑ جانے والا، بخشش پر کم شکر گزار ہونے والا، محروم کردیے جانے پر بمشکل عذر سننے والا، اور زمانہ کی ابتلاؤں پر بے صبر ی دکھانے والا ہو۔ اس کے مقابلے ہیں معوام ہی دین کامضبوط سہارا، مسلمانوں کی قوت اور دستمن کے مقابلے میں سامان دفاع ہوتے ہیں للذا تمہاری پوری توجہ اور تمہارا پورارخ انہیں کی جانب ہونا جاہیے"۔

بُرے حکم ان کی سب سے بڑی خامی ہیہ ہوتی ہے کہ اُس کے اعوان وانصار اور وزراء میں شریر، گناہ گار اور بیان لوگ شامل ہوں جو معاشر سے پر کسی قتم کے ظلم وستم سے دریغ نہیں کرتے۔ ان کے بجائے نیک، مدبر اور شجاع لوگ حکم ان کے بہترین معاون بن سکتے ہیں۔ اس سلسلے بیں امام فرماتے ہیں:
"جو تم سے پہلے بد کرداروں کا وزیر اور گناہوں میں ان کاشریک رہ چکا ہے اس قتم کے لوگوں کو تمہار سے مخصوصین میں سے نہیں ہونا چاہیے کیونکہ وہ گنہ گاروں کے معاون اور ظالموں کے ساتھی ہوتے ہیں ان کی جگہ تمہیں ایسے لوگ مل سکتے ہیں جو تدبیر ورائے اور کار کردگی کے اعتبار سے ان کے مثل ہوں گی جگران کی طرح گناہوں کی گراناریوں میں دبے ہوئے نہ ہوں جھوں نے نہ کسی ظالم کی اس کے ظلم میں مدد کی ہواور نہ کسی ظالم کی اس کے ظلم میں مدد کی ہواور نہ کسی ظالم کی اس کے ظلم میں مدد کی ہواور نہ کسی گارکاس کے گناہ میں ہاتھ بڑیا ہو"۔

پاکتان کے موجودہ ظالمانہ جمہوری نظام کو ہم اسی وقت ایک رفاہی اور الہی نظام میں تبدیل کر سکتے ہیں جب گذشتہ حالات سے عبرت حاصل کرتے ہوئے چہروں کی بجائے نظام بدلنے کی کوشش کریں اور مغربی جمہوریت سے دینی جمہوریت کی طرف اپناسفر شروع کریں۔ اس کا طریقہ یہی ہے کہ ہم دین جمہوریت کی شرائط پر پوراائز نے والے نمائندوں کا امتخاب کریں۔اس وقت یہ پوری قوم، تمام دینی سیاسی جماعتوں اور کار کنوں کا فریف ہے کہ وہ مغربی جمہوریت کو دینی جمہوریت میں تبدیل کرنے کی کوشش کریں۔اگرابیانہ کیا گیا تو مزید پانچ سال کے لئے پاکتانی قوم ایک بارپھر عالمی سامراج کے جال میں گرفتار ہو جائے گی جس کے نتائج آج سے کہیں زیادہ بُرے اور بھیانک ہوں گے۔

\*\*\*

### تفییر بالرائے کی حقیقت

#### ثاقب أكبر\*

بعض کا کہنا ہے کہ چونکہ قرآن محیم کا معنی و مقصود فقط نی کریم یا آئمہ اہل ہیت ہی بیان کر سکتے ہیں۔ اہل سنت میں ایک گروہ کی رائے یہ ہے کہ نبی کریم کی احادیث اور صحابہ و تا بعین کے اقوال ہی کی روشیٰ میں قرآن حکیم کو سمجھا جاسکتا ہے۔ جو لوگ تغییر بالآثار پر جمود کے قائل ہیں ان میں سے بعض کے نزدیک خواہر قرآن سے عام لوگ استفادہ نہیں کر سکتے۔ لیکن کت احادیث میں الی بہت کی روایات نقل ہوئی ہیں جو ظواہر کتاب کی جیت پر دلالت کرتی ہیں۔ للذا قرآنی کلمات کے عامة الناس کیلئے قابل فہم ہونے کا انکار نہیں کیا جا سکتا۔ نیز تغییر بالآثار کا نظریہ اس لیے بھی کمزور ہے کیونکہ بہت کی آیات الی ہیں جن کے بارے میں کوئی کمزور روایت بھی نقل نہیں ہوئی۔ نوآیا یہ آیات عام مسلمانوں کیلئے کوئی معنی و مفہوم نہیں رکھتیں؟

قرآن حکیم میں عقل و فکر سے کام لینے کی دعوت ویسے تو بہت سے مقامات پر آئی ہے لیکن خود قرآن میں تدبر کرنے کا خصوصیت سے حکم بھی آیا ہے۔اب اگر قرآن کے ظواہر جحت ہی نہ ہوں اور عام انسانوں کو یہ سمجھ ہی نہ آسکتے ہوں تو پھر اس میں تدبر اور غور و فکر کی دعوت کیسے دی جاسمتی ہے؟ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ '' تفییر بالرائے'' سے ممانعت کرنے والی روایات عام مسلمانوں کو آیات قرآن ممیں غور و فکر سے نہیں رو کتیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ جو لوگ عام مسلمانوں کا قرآن کریم میں تدبر سے رو کتے ہیں یہی لوگ قرآن حکیم کی تفییر بالرائے کے مر تکب ہوتے ہیں۔

<sup>\*</sup>\_ صدر نشين البقيره، اسلام آباد

قرآن شناسی کے اصولوں پر بات کرتے ہوئے تفسیر بالرائے کی حقیقت کو جاننا بہت ضروری ہے۔ یہ موضوع خود اپنے اندر متنوع ذیلی موضوعات رکھتا ہے۔ مثلًا: تفسیر سے کیا مراد ہے؟ تاویل سے کیا مراد ہے؟ تفسیر و تاویل میں فرق ہے تو کیاہے؟ معرفت قرآن میں اسباب نزول اور شان نزول کا کیا کردار ہے؟ قرآن حکیم میں تدبر و تعقل کی حقیقت کیا ہے؟ آیا قرآن کے ظوام حجیتر کھتے ہیں یا نہیں؟ وغیرہ وغیرہ۔

مذ کورہ بالا تمام پہلوؤں کا جائزہ لیے بغیر تفسیر بالرائے کی حقیقت تک نہیں پہنچا جاسکتا۔ البتہ اس میں شک نہیں کہ شیعہ وسنی متونِ احادیث میں الیمی بہت سی روایات نقل ہوئی ہیں جن میں تفسیر بالرائے کی ممانعت کی گئی ہے۔ ہم سب سے پہلے انہی روایات پرایک نظر ڈالتے ہیں:

#### تفسير بالرائے احادیث وروایات کی روشنی میں

بہت سی روایات تفییر بالرائے سے ممانعت کے حوالے سے مروی ہیں۔ ایسی روایات شیعہ وسنی دونوں مکاتب فکر کی کتب میں نقل ہوئی ہیں۔ ہم ذیل میں سے چند ایک کا ذکر کرتے ہیں۔ رسول اللہ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے: ''ما امنَ بِي مَنْ فَشَّرَ بِرَأَیه کَلاَمی ''(1) یعنی: ''وہ شخص مجھ پر ایمان نہیں لایا جو میرے کلام کی تفییر اپنی رائے کی بنیاد پر کرے۔'' نیز آنخضرت ہی سے روایت کیا گیا ہے کہ آپ نے فرمایا: '' مَنْ فَشَّرَ الْقُورُ الَّ بِرَأَیْهِ فَلْیَتَبُواْ مَقْعَدَةُ مِن النَّاد ''(2) یعنی: ''

تفسير عياشي ميں امام صادق عليه السلام سے منقول ہے: " مَنْ فَشَمَالُقُمُّانَ بِرَأَيِهِ إِن اصابَ لَم يُوجَز، و ان اخطاً فهوابعد من السباء - " (3) ليمن: " جس نے اپني رائے كى بنياد پر قرآن كى تفسير كى اگراس كى سي تفسير حقيقت كے مطابق ہوئى تواسے كوئى اجر نہيں ملے گااور اگر خطا ہوئى تووه آسانوں سے دور تر ہو گيا ـ " ايك روايت ميں ہے كہ امام محمد باقر نے قادہ سے فرمایا: " ويحك يا قتادة ان كنت انها فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت و اهلكت وان اخذته من الرجال فقد هلكت و اهلكت - " (4) ليمن: " قاده تجھ پر افسوس كه تو نے خود اپني طرف سے قرآن كى تفسير كى تو تو خود بھى ہلاك ہوااور تو نے دوسروں كو بھى ہلاكت ميں ڈال ديا اور اگر تو نے دوسر سے لوگوں سے اسے حاصل كيا تو بھى تو نے اپنے آپ كو اور دوسروں كو ہلاكت ميں ڈال ديا در اگر تو نے دوسر سے لوگوں سے اسے حاصل كيا تو بھى تو نے اپنے آپ كو اور دوسروں كو ہلاكت ميں ڈال ديا در اگر تو نے دوسر سے لوگوں سے اسے حاصل كيا تو بھى تو نے اپنے آپ كو اور دوسروں كو ہلاكت ميں ڈال ديا در اگر تو نے دوسر سے لوگوں سے اسے حاصل كيا تو بھى تو نے اپنے آپ كو اور

امام حسن عسكريً سے منسوب تفسير ميں آيا ہے:

" کیا تو جانتا ہے کہ قرآن سے کون لوگ تھسک رکھتے ہیں اس قرآن سے جوایک بلند مرتبہ شرف ہے، وہ لوگ جو قرآن اور اس کی تاویل ہم اہل بیت سے یا ہمارے اُن نما کندوں اور سفیروں سے حاصل کرتے ہیں جو ہم اپنے پیروکاروں کے لیے مقرر کرتے ہیں نہ کہ بدکاروں کے قیاس اور اہل حدل کی آرائے ذریعے البتہ وہ افراد جواپنی رائے کی بنیاد پر قرآن کے بارے میں اظہار نظر کرتے ہیں اگر انفاقاً ان کی بات درست بھی ہو توان کا عمل جہالت کی بنیاد پر ہوگا کیونکہ انھوں نے قرآن کو اس کے غیر اہل سے حاصل کیا ہے اور اگر ان کی بات خطا پر ببنی ہوئی تو پھر خلاف حقیقت ہوئی اور ان کا ٹھکانا جہنم ہوگا۔"

#### روايات پرايك تبحره

مذکورہ بالا روایات میں جس چیز سے منع کیا گیا ہے ہمارے نزدیک وہ بالکل واضح ہے۔ خود" تفسیر بالرائے"کا عنوان بھی حقیقت مطلب تک پہنچانے میں راہنمائی کرتا ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص قرآن حکیم کی طرف رجوع کرنے سے پہلے کوئی رائے رکھتا ہواور پھر قرآن کی آیات کو اس رائے پر مطابقت دینے کی کوشش کرے بالفاظ دیگر قرآئی آیات کی من مانی تفسیر کرے، قرآئی آیات کو اپنی مرضی اور خواہش کے مطابق بیان کرنے کی کوشش کرے تو یہ تفسیر بالرائے ہے۔ گویا اس میں رائے پہلے ہے اور تفسیر بعد میں ہے جبکہ قرآن ہی نہیں کسی اور کتاب کے ساتھ بھی یہ سلوک کیا جائے تو ناروا، غلط اور قابل مذمت ہے؛ چہ جائیکہ اس کتاب کے ساتھ جو اللہ کے بندوں کے لیے ہدایت کے لیے اتری ہو اور جے بندگان خدا کے لیے ہدایت و معرفت کا آخری آسانی صحیفہ قرار دیا جاتا ہو۔ آئندہ سطور میں ہم دیکھیں گے کہ ممتاز اور بزرگ علمائے اسلام نے مذکورہ بالا روایات سے یہی مفہوم اخذ کیا ہے۔ نیز

جیسا کہ پہلی حدیث سے بیہ منہوم اخذ کیا جاسکتا ہے کہ اگر کوئی شخص اللہ پر ایمان رکھتا ہو تو پھر وہ قرآن حکیم کی آیات کو اپنی رائے سے مطابقت دیتے ہوئے تفییر نہیں کرے گا۔ للذا فرمایا گیا ہے کہ وہ شخص مجھ پر ایمان ہی نہیں لایا کہ جو میرے کلام کی تفییر اپنی رائے کے مطابق کرے گا۔ ظاہر ہے کہ پھر ایسے شخص کے لیے جو بھی سزا بیان کی گئی ہے وہ بالکل بجااور قابل فہم ہے۔ وہ شخص جو قرآن حکیم کے ساتھ یہ سلوک کرے اس کا ٹھکانا جہنم کے سوااور کیا ہو سکتا ہے۔ نیزیہ جو فرمایا گیاہے کہ اگرایسے شخص کی کوئی رائے اتفا قاً قرآن کے نظریے سے ہم آہنگ بھی ہو تواس کے لیے کوئی اجرو ثواب نہیں ہو سکتا کیونکہ اجرو ثواب کا تعلق انسان کے حسن نیت سے ہے۔اللہ کی رضاکا تعلق قربت الٰہی کے قصد اور ارادے سے ہے۔

#### تفسير بالرائے كى صورتيں

مندرجہ بالا تبصرے کو سامنے رکھا جائے تو پھر تفییر بالرائے کی مختلف صور توں کو سمجھا جاسکتا ہے چنانچہ استاد جوادی آملی نے تفییر بالرائے کی تین صور تیں ذکر کی ہیں۔

- 1) جہالت کی بنیاد پر۔
- 2) علم و آگاہی کی بنیاد پر اپنی رائے کو درست ثابت کرنے کے لیے اپنی رائے کو غلط جانے کے باوجود اور غلط مقاصد کی بنیاد پر۔
  - علم والگائی کے ساتھ لیکن صحیح مقصد کے لیے۔

#### جہالت کی بنیادیر تفسیر بالرائے

تفسیر بالرائے کرنے والا شخص ممکن ہے کبھی اس امر سے جاہل ہو۔ یہ صورت حال ہم اپی روز مرہ زندگی میں مشاہدہ کرتے رہتے ہیں۔ بہت سے لوگ بعض شخصیات سے حسن عقیدت کے طور پر ان کے بارے میں مشاہدہ کرتے رہتے ہیں۔ اس طرح سے بہت سے لوگوں کو اپنے بعض نظریات کے بارے میں ایک خاص گمان پیدا کر لیتے ہیں۔ اس طرح سے بہت سے لوگوں کو اپنے بعض نظریات کے بارے میں اطمینان ہے کہ وہ درست ہیں۔ ایسے لوگ اکثر قرآن حکیم کی آیات کی تفسیر اپنے حسن عقیدت اور نظریات کے پیش نظر کرتے ہیں۔ اس کاعلاج سوائے حصول علم ، وسعت مطالعہ ، وقت نظر اور خلوص نیت کے اور پھی نہیں۔ اس کاپبلازینہ ہماری نظر میں یہ ہے کہ انسان اپنی رائے یا اپنے نظریے پر نظر ثانی کے لیے ہمیشہ تیار رہے اور اس بات کا امکان رکھے کہ اس کی رائے یا نظریہ غلط ہو سکتا ہے۔ اس کا کم از کم فائدہ یہ ہے کہ وہ تفسیر کرتے ہوئے اپنی رائے کو یا پنی پیش کردہ تفسیر کو ایک امکان کے طور پر ذکر کر کے گا۔

### الابی کے ساتھ تفسیر بالرائے

جہاں تک دوسری صورت کا تعلق ہے تواس درد کا درماں اتناآسان نہیں مگرید کہ انسان توبہ وانابت کی طرف مائل ہو جائے۔ گذشتہ قوموں میں بھی ایسے لوگ گزرے ہیں کہ جو معمولی سے مادی فائدے

کے لیے آیات الہی کے مطالب کو د گر گوں کردیتے تھے۔ قرآن حکیم میں متعدد آیات اس امر کی حکایت کرتی ہیں۔

" إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُنُونَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنًا قَلِيلاً أُولَيِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَلاَيُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ" (5)

يعنى: "وه لوگ جو كتاب ميں نازل كى گئ بات كو چھپاتے ہيں اور اس ذريع سے معمولى سى قيمت

یمی : ''وہ لوگ جو تتاب میں نازل کی می بات کو چھپائے ہیں اور اس ذریعے سے صموی می قیمت حاصل کرتے ہیں وہ اپنے پیٹوں میں سوائے آگ کے کچھ نہیں ڈالتے؛ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ان سے کلام نہیں کرے گااور نہ انھیں یاک کرے گااور ان کے لیے در دناک عذاب ہے۔''

ایک اور مقام پربنی اسرائیل کوخطاب کرتے ہوئے فرمایا گیاہے:

" وَ آمِنُواْ بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقاً لِبَمَا مَعَكُمْ وَلاَ تَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِي بِهِ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِالْيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً وَإِيَّاىَ فَاتَّقُونِ 0 وَلاَ تَلْبِسُواْ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُهُواْ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ " (6)

لین : "اور ایمان لاؤجو میں نے نازل کیا ہے (اور جو) تصدیق کرنے والا ہے اس (کتاب) کی جو (پہلے سے) تمھارے پاس ہے اور اس کا پہلے انکار کرنے والے نہ بن جاؤ اور نہ میری آیتوں کو معمولی قیت پر بیچو اور صرف مجھ سے ڈرونیز حق کو باطل سے نہ ملاؤ اور نہ حق کو چھپاؤ جبکہ تم حانتے بھی ہو۔"

اس طرز عمل کا تعلق فقط گذشتہ قوموں سے نہیں ہے بلکہ بدفتھتی سے مسلمانوں میں بھی ایسے بہت سے گندم نماجو فروش پائے جاتے ہیں جو اس معمولی سی مادی زندگی کے حقیر مفادات کی خاطر قرآن پاک کی غلط تفییر کرتے ہیں۔ تفییر بالرائے کے لیے جو سز ابیان کی گئی ہے اس کاسب سے حقدار یہی گروہ ہے۔ صحیح مقصد کے لیے تفییر مالرائے

تفسر بالرائے کی ہر صورت غلط ہے۔ صحیح مقصد کے لیے کی جائے یا غلط مقصد کے لیے، جہالت کی بنیاد پر کی جائے یا آگاہی کے ساتھ۔ تفسیر بالرائے بہر حال ناپندیدہ اور قابل مذمت ہے۔ اس سلسلے میں بیات قابل ذکر ہے کہ بعض لو گوں کا مقصد تو نیک ہوتا ہے یا صحیح ہوتا ہے لیکن وہ قرآن حکیم کی آیات کی غلط تفسیر کرتے ہیں یا اپنی رائے کے مطابق اس کے مطلب کو موڑ لیتے ہیں۔ اس کی مثال آیت اللہ جوادی عاملی نے یہ دی ہے کہ بعض صوفیا قرآن حکیم کی اس آیت " اِذْهَبْ إِلَى فِنْ عَوْنَ إِنَّهُ طَغْی " (7)

یعنی: " فرعون کی طرف چلے جائو کہ وہ سرکش ہو چکا ہے۔" کی تفسیر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ فرعون سے مرادیہاں ہوائے نفس ہے اور نفس انسانی جو سرکش ہو چکا ہے اسے قابو کرنے کے لیے موسیٰ لیتن عقل کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ اینا کر دار ادا کرے۔(8)

ایک مثال استاد مطہری نے بھی نقل کی ہے وہ کہتے ہیں کہ صوفیا کے بقول ابراہیم کو اساعیل کے ذکح کرنے کے حکم کامطلب میہ ہے کہ عقل کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ نفس کو ذکح کرے۔(9)

#### استاد مکارم شیر ازی کا نظریه

آیت الله استاد مکارم شیر ازی جو عصر حاضر کے معروف مفسر ہیں اور جن کی تفسیر نمونہ عالمی شہرت رکھتی ہے تفسیر بالرائے کے بارے میں کہتے ہیں:

"تفییر بالرائے سے مراد ہے قرآن کا معنی اپنی ذاتی یا اپنے گروہ کی خواہشات اور عقیدے کے مطابق کرنا بغیر اس کے کہ اس کے لیے کوئی قرینہ یا شاہد ہو۔ ایسا کرنے والا شخص در حقیقت قرآن کے تابع نہیں بلکہ چاہتا ہے کہ قرآن کو اپنے تابع کر لے۔ اگریہ شخص قرآن پر کامل ایمان رکھتا ہوتا تو ایسام گزنہ کرتا۔ یقیناً اگر تفییر بالرائے کا دروازہ قرآن کے لیے کھول دیا جائے تو قرآن کا طابق اس کا معنی کرنے لگے اور مرباطل عقیدے کی قرآن سے مطابقت ثابت کرنے لگے۔،، (10)

#### دوسرا نظربيه

تفیر بالرائے کے بارے میں ایک دوسرا نظریہ بھی ہے۔ اس نظریے کے مطابق قرآن حکیم کی تفیر فقط اسباب النزول، شان ہائے نزول یا احادیث کی روشنی میں بیان کی جانا چاہیے۔ اس نظریے کے حامل کہتے ہیں اسباب النزول، شان ہائے نزول یا احادیث کی روشنی میں بیان کی جانا چاہیے۔ اس نظریے کے حامل کہتے ہیں۔ اہل سنت میں ایک کہ قرآن کا معنی و مقصود فقط نبی کریم کی احادیث اور صحابہ و تابعین کے اقوال ہی کی روشنی میں قرآن حکیم کو سمجھا گروہ کی رائے یہ ہے کہ نبی کریم کی احادیث اور صحابہ و تابعین کے اقوال ہی کی روشنی میں قرآن حکیم کو سمجھا جاسکتا ہے۔ صحابہ اس لیے کہ وہ نبی کریم کے بلاواسط شاگر دستھ جبکہ تابعین نے قرآن حکیم کے مطالب کو صحابہ سے اخذ کیا تھا۔ عام طور پر سلفی فکر کے حامل یا اہل حدیث کے ہاں یہ نظریہ پایاجا تا ہے۔ شیعوں کے ہاں ایسا نظریہ رکھنے والوں کو اخباری کہتے ہیں۔ اخباری کا کلمہ خبر سے نکلا ہے اور خبر سے مراد شیعوں کے ہاں ایسا نظریہ رکھنے والوں کو اخباری کہتے ہیں۔ اخباری کا کلمہ خبر سے نکلا ہے اور خبر سے مراد یہاں وہ روایات ہیں جو نبی کریم پیا اٹمہ اہل بیت سے مروی ہیں۔ گویا اخبار وروایات کو قرآن حکیم پر ناظر یہاں وہ روایات ہیں جو نبی کریم پیا اٹم اہل بیت سے مروی ہیں۔ گویا اخبار وروایات کو قرآن حکیم پر ناظر

قرار دینے والے گروہ کو اصطلاح میں اخباری کہتے ہیں۔ان کے نزدیک ایسی بہت سی روایات ہیں جو اس امر پر دلالت کرتی ہیں کہ رسول اللہ اور ائمہ اہل بیت کے علاوہ کسی کو یہ حق نہیں پہنچا کہ وہ اپنی طرف سے قرآن مجید کی تفییر کرے۔ وہ اپنے موقف کی تائید میں مذکورہ بالا روایات کے علاوہ بھی بعض روایات نقل کرتے ہیں جن میں قرآن فہمی کے لیے اہل بیت کی طرف رجوع کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔

### دوسرے نظریے کی تائید میں چنداحادیث

الیی متعدد روایات ہیں جن سے تفسیر بالماثور کے قائل علاء اپنے موقف کی تائید میں استفادہ کرتے ہیں۔ ذیل میں ان میں سے چندائے کاذ کر کرتے ہیں:

(۱) شخ ابو على طبرسى اپنى تفسير مجمع البيان ميں رسول الله اور ائمه اہل بيت سے اس روايت كو صحيح قرار ديتے ہوئے نقل كرتے ہيں" ان تفسيد القي آن لا يجوز الا بالأثر الصحيح والنص الصريح۔" (11) كه يقيناً تفسير قرآن جائز نہيں مگر صحيح حديث اور نص صرتح سے۔

(۲) امام حاکم نے متدرک میں اور دیگر کئی ایک محد ثین نے حضرت علی کے بارے میں رسول اکرم کی ایم حدیث نقل کی ہے: "علی مع القی آن والقی آن مع علی لن یتفی قاحتی بیردا علی الحوض" - یعنی: "علی قرآن کے ساتھ ہے اور میں کے ساتھ ہے اور میہ دونوں مرگز ایک دوسرے سے جدا نہیں ہوں گے یہاں تک کہ دونوں میرے یاس حوض پر پہنچ جائیں گے۔،، (12)

جہاں تک پہلی قتم کی احادیث کا تعلق ہے توان کا مفہوم متعین کرنے کے لیے ہمیں احادیث کی دیگر اقسام کو بھی ملحوظ رکھنا ہوگا۔ جن کا کچھ ذکر ہم نے بعد کی سطور میں کیا ہے۔ انھیں سامنے رکھا جائے توان احادیث سے یہ مراد لی جانا چاہیے کہ تفییر قرآن کرتے ہوئے صحیح روایات کو پیش نظر رکھاجائے۔ یوں ہی ظوام قرآن سے معنی اخذ کرتے ہوئے نصوص قرآنی کو ملحوظ رکھنا چاہیے۔ نصوص کو بنیاد بنا کر تفییر کرنا چاہیے۔ اسی طرح دوسری قتم کی روایات میں امام علی اور دیگر آئمہ اہل ہیٹ کی پیشوائی کو قبول کرنے، انھیں مرکز امت کے طور پر تسلیم کرنے نیز قرآن فنجی میں ان کی روش کو اختیار کرنے کی ہدایت دی گئی ہے۔

#### قرآنی آیات سے استدلال

روایات پر تفسیرِ قرآن کو منحصر قرار دینے والے علاء اپنی رائے کی تائید میں بعض آیات قرآن بھی ذکر کرتے ہیں۔مثلًااللہ تعالیٰ اپنے نبگ کو مخاطب قرار دیتے ہوئے فرماتا ہے: " وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكُمْ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلِ إِلَيْهِمْ " (13)

یعنی: "ہم نے آپ کی طرف ذکر کو نازل کیا تا کہ آپ انسان کے لیے وہ کچھ بیان اور واضح کریں جوان کی طرف بھیجا گیا ہے۔،،

اس آیت سے یہ استدلال کیا گیا ہے کہ قرآن کا بیان اور اس کی وضاحت و تفسیر رسول اللّہ کے ذیبے ہے اگر لوگ خود سمجھ سکتے تو پھر آپؑ سے کیوں کہا جاتا کہ اس کا بیان ووضاحت آپ کریں۔

"وَمَا يَعْلَمُ تَأُوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ" (14)

لینی: "اوران ( متثابهات ) کی تاویل الله اور راسحوٰن فی العلم کے سوا کو کی نہیں جانتا۔،،

"فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّ كُمِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ" (15)

یعنی: ''اور جب تمھارے علم میں نہ ہو تواہل ذکر سے پوچھو،،

تفییر بالآفار کے طرفداروں کی خدمت میں عرض کیا جا سکتا ہے کہ آپ کیو نکر آیات سے بلاواسطہ استدلال کر سکتے ہیں۔ آپ تو قرآن سے اس طرح کے استفادے کو درست نہیں سمجھتے۔ البتہ اس میں شک نہیں کہ روایات میں "والر سِنٹووْنَ فِی الْعِدُم"۔ (16) اور "اھُل الذِّ کُی" سے مرادا نمہ اہل بیت کے ہیں۔ (17) اس بارے میں ہماری گذارش بیہ ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ ان کلمات کا اولین اور بہترین مصداق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آپ کی عترت سے مراد ائمہ اطہارؓ ہی ہیں لیکن اس سے ان کلمات کی عمومیت ختم نہیں ہوجاتی۔ اس سلسلے میں ہم نے اپنا نقط نظر دیگر دلائل سے بھی ثابت کیا ہے۔

#### تفيير بالماثورك بارے ميں بعض علاء كى آراء

محد امین استر آبادی کہتے ہیں: قرآن عام لوگوں کی سطح فہم کے مطابق نازل نہیں ہوا اور یہ ان کے لیے ناقابل فہم ہے۔ قرآن اہل ذکر (ع) کی سطح فہم کے مطابق نازل ہوا ہے۔ قرآن کے ناتخ و منسوخ کاعلم اور یہ کہ کون سی آیت اپنے ظاہر پر باقی نہیں اس کاعلم صرفِ اہل بیت (ع) کو ہے۔ (18)

سید ہاشم بحرانی کہتے ہیں: ہمارے معاصرین نے تفسیر لکھی ہے کہ جو ائمہ معصومین، جو قرآن کی تنزیل و تاویل کے عالم ہیں، سے منقول نہیں ہے۔ واجب ہے کہ تفسیر قرآن سے ہاتھ روکے رکھیں تاکہ ان کی جانب سے تفسیر و تاویل کا علم رکھتے ہیں اور جو کچھ ان کی جانب سے تفسیر و تاویل کا علم رکھتے ہیں اور جو کچھ ان کی جانب سے پہنچا ہے سب نور وہدایت ہے اور جو کچھ ان کے غیر سے آیا ہے ظلمت و تاریکی ہے۔ عجیب

ہے کہ معانی و بیان کے عالم یہ مگمان کرتے ہیں کہ یہ علوم حاصل کرمے کتاب البی کے اسرار تک پہنچا جاسکتا ہے وہ یہ نہیں سمجھ سکے کہ خود ان علوم کے مسائل کی قرآنی موارد پر مطابقت کے لیے بھی ان آئمہ کی طرف رجوع کرنا چاہیے کہ جو قرآن کی تنزیل و تاویل کاعلم رکھتے ہیں۔(19)

جلال الدین سیوطی کہتے ہیں: بعض کا کہنا ہے کہ تحسی کے لیے جائز نہیں کہ وہ تفسیر قرآن کرے اگر چہ وہ عالم، ادیب اور طرق استدلال کا ماہر ہو اور فقہ، نحو، تاری7خ اور آثار کا عالم ہو مگریہ کہ اس کی تفسیر رسول اللہؓ سے منقول روایات کی بنیاد پر ہو۔ (20)

ابو عبدالله قرطبی کہتے ہیں: بعض علماء کا کہنا ہے کہ تفسیر قرآن ساع[روایات پیغیبراکرمً] پر متوقف ہے۔(21)

ابراہیم شاطبی کہتے ہیں: مناسب نہیں کہ قرآن سے استنباط کاانحصار خود قرآن پر ہواور قرآن کی شرح و بیان یعنی سنت کی طرف رجوع نه کیا جائے کیونکہ جہاں بھی قرآن کلی کا حامل ہواور کلی امور پر مشتمل ہو وہاں سنت کی طرف رجوع نه کیا جائے۔(22)

#### ظوام قرآن کی جیت

تفسر بالرائے کی بحث میں ظوام قرآن کی جیت کا موضوع بہت اہمیت رکھتا ہے۔ جولوگ تفسیر بالآثار پر جود کے قائل ہیں ان میں سے بعض کے نزدیک ظوام قرآن سے عام لوگ استفادہ نہیں کر سکتے۔ یہاں ہو وضح کر دینا ضروری ہے کہ" ظوام ""نصوص" کے مقابلے میں ایک کلمہ ہے۔ علائے اصول کی تعریف کے مطابق "نص"اس عبارت کو کہتے ہیں جس سے اخذ کیا جانے والا مطلب ایبا ہو کہ جو بہت واضح طور پر معلوم ہوتا ہو اور اس کے خلاف کوئی دوسرا اختال موجود نہ ہو جبکہ" ظام " اس عبارت کو کہتے ہیں جس سے اخذ کیا جانے والا مطلب ایبا ہو کہ جو بہت واضح طور پر معلوم ہوتا ہو اور اس کے خلاف کوئی دوسرا اختال موجود نہ ہو جبکہ" ظام " اس عبارت کو کہتے ہیں جس کا ایک معنی تو متبادر اور فوری طور پر ذہن میں آنے والا ہو اور کوئی دوسرا معنی بھی ممکن ہو سکے۔ علمائے اصولین کے نزدیک کوئی دوسرا معنی اسی صورت میں مراد لیا جاسکتا ہے جب عبارت کے داخل یا خارج یا دونوں میں کوئی ایبا قرینہ موجود ہو جس کی بنا پر ظام کی معنی مراد نہ لیا جاسکتا ہو۔ اسی طام کی معنی کو علمائے اصولین جب قرار دیتے ہیں۔ اس سلسلے میں ان کے بہت سے عقلی اور نقلی دلائل طام کی معنی کو علمائے اصولین جب قرار دیتے ہیں۔ اس سلسلے میں ان کے بہت سے عقلی اور نقلی دلائل ہیں۔ عقلی دلائل کی دلائل کا خلاصہ ہیہ ہے:

ا. یه ایک عام عقلی قاعدہ ہے کہ ہر عبارت اور کتاب کے ظوام کو حجت سمجھا جاتا ہے۔

11. قرآن حکیم نے مخالفین کو مقابلے کی دعوت دی ہے اور کہا ہے کہ اگر تم اس کتاب کو اللہ کی طرف سے نازل نہیں سمجھتے تو پھر اس جیسی کتاب، دس سور تیں یا کوئی ایک سورۃ ہی بنا کر لے آؤ، اسے تحدی کہتے ہیں۔ یہ دعوت اسی صورت میں درست ہو سکتی ہے جب ظوام کتاب کی جیت کا قائل ہوا جائے۔

ااا. قرآن لو گوں کی ہدایت کے لیے آیا ہے اور اگر اس کے ظوام رجحت نہ ہوں تو پھریہ کیسے ہدایت کا سامان بن سکتی ہے۔

#### ظوام کتاب کی جیت کے بارے میں روایات

کتب احادیث میں ایسی بہت سی روایات نقل ہوئی ہیں جو ظواہر کتاب کی جیت پر دلالت کرتی ہیں۔ تفسیر بالرائے کے بارے میں منقول روایات کا معنی و مفہوم بیان کرتے ہوئے ان روایات کو بھی سامنے رکھنے کی ضرورت ہے۔ ہم اس سلسلے میں روایات کی مختلف اقسام کی طرف ذیل میں اشارہ کرتے ہیں۔ اداگرچہ حدیث تقلین سے بعض علماء نے اس معنی میں استفادہ کیا ہے کہ قرآن حکیم کے مطالب کے اخذ کے لیے عترت اہل بیت کی طرف رجوع کرنا چاہے لیکن ہماری دانست میں اس حدیث میں کتاب و عترت کو الگ الگ ججت قرار دیا گیا ہے۔ مومنین کو چاہیے کہ جیسے المبیت کا دامن پکڑے رکھیں اس طرح قرآن سے بھی وابستہ رہیں اور یہ ہمیشہ یادر کھیں کہ بیہ دونوں ایک دوسرے سے ہم آہنگ ہیں۔ کے متعد دروایات میں قرآن حکیم کو لوگوں کا مرجع اور پناہ گاہ قرار دیا گیا ہے مثلًا وسائل الشیعہ میں ہے کہ المام صادق نے اپنے آبائے کرام کے ذریعے سے رسول اللہ کا یہ فرمان نقل کیا ہے:

اذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن فانه شافع مشفع ، وماحل مصدق، ومن جعله الفاردوهوالدليل على مصدق، ومن جعله المالجنة، ومن جعله خلفه ساقه الى الناردوهوالدليل على خيرسبيل --- (23)

لین: "جب تم پر فتنے شب کی تاریکی کی طرح چھا جائیں تو شمصیں چاہیے کہ قرآن کی طرف رجوع کرو کیونکہ قرآن ایک ایسا شفاعت کرنے والا ہے جس کی شفاعت قبول کی جاتی ہے اور ایک ایسا حامی ہے جس کی تصدیق کی جاتی ہے اور جس نے قرآن کو پیش نظر رکھا وہ اسے جنت کی طرف

لے جائے گااور جس نے قرآن کو پس پشت ڈال دیا اسے جہنم کی طرف لے جایا جائے گااور قرآن ابیار اہنماہے جو بہترین راستے پر لے جاتا ہے۔"

۳۔ بعض روایات الی ہیں جن میں کہا گیا ہے کہ روایات کو کتاب اللہ کے سامنے پیش کروا گراس سے ہم آہنگ ہوں توضیح ہیں ورنہ جعلی ہیں۔اس سلسلے میں امام صادق سے ایک فرمان وسائل الشیع میں منقول ہے۔ ان علی کل حق حقیقة و علی کل صواب نوراً فہا وافق کتاب الله فخذو د و ما خالف کتاب الله فدعود (24)

لیعنی: ''یقیناً ہر حق کے اوپر ایک حقیقت ہے اور ہر صحیح کام کے لیے ایک نور ہے پس ہروہ چیز جو کتاب اللہ کے خلاف ہواسے چھوڑ دو۔''

بعض روایات میں یہ بات صراحت سے فرمائی گئی ہے کہ اگر دو خبر وں میں تعارض ہوجائے توجو کتاب سے موافق ہواسے لے لو۔ ان روایات میں قرآن کو حق و باطل میں تمیز کے لیے معیار قرار دیا گیا ہے۔ اگر ظواہر کتاب ججت نہ ہوں تو قرآن کس طرح سے حق و باطل کے مابین تمیز کے لیے معیار قرار پاسکتا ہے۔ ان کے علاوہ بھی مختلف قتم کی روایات موجود ہیں جن سے ظواہر قرآن کی ججیت ثابت ہوتی ہے اور جن سے یہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ عام مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ وہ قرآن کو اپنار ہبر وراہنما اور پیشوا قرار دیں۔ اگر عام مسلمان قرآن سے ہدایت عاصل نہ کر سکتے ہوں توکسے وہ اسے اپنار ہبر وراہنما بنا سکتے ہیں۔ دیں۔ اگر عام مسلمان قرآن سے ہدایت عاصل نہ کر سکتے ہوں توکسے وہ اسے اپنار ہبر وراہنما بنا سکتے ہیں۔ ووا بات تفسیر ی کا نقص

روایات تغییری کے بعض نواقص ایسے ہیں جن کے پیش نظر تغییر بالروایات پر انحصار کے حامیوں کا نقطہ۔
نظر قبول کیاجانااور بھی مشکل ہوجاتا ہے۔ ہم ذیل میں ان میں سے چندایک کی طرف اشارہ کرتے ہیں:

ا. منقول تغییری روایات قرآن حکیم کی تمام ترآیات کے بارے میں نہیں ہیں جبکہ وہ آیات ان سے بھی کم ہیں جن کے بارے میں کوئی شان نزول منقول ہو۔ بہت سی ایسی آیات ہیں جن کے بارے میں کوئی کم کمزور روایت بھی نقل نہیں ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ تغییر بالآثاریا تغییر بالروایات کے طرف دار اس موقع پر خاموش رہنے کا کہتے ہیں۔ ظاہر ہے اس کا مطلب سوائے اس کے کچھ نہیں کہ قرآن حکیم کا ایک موقع پر خاموش رہنے کا کہتے ہیں۔ ظاہر ہے اس کا مطلب سوائے اس کے کچھ نہیں کہ قرآن حکیم کا ایک بڑا حصہ نا قابل استفادہ قراریائے۔

تفییری روایات میں اسرائیلیات کا ایک بڑا حصہ شامل ہو چکا ہے۔ مسلمان ہونے والے بہت سے اہل کتاب اسلام لانے کے ساتھ ساتھ اپنی کتب کے ذخیر وں میں سے بہت سی الی باتیں لے آئے جو قرآئی مطالب کی تفییر کے عنوان سے مسلمان معاشر ہے میں رائج ہو گئیں۔ تاریخ اسلام کے عنوان سے لکھی گئی قدیم تواریخ میں بھی بہت سی اسرائیلیات راہ یا گئی ہیں۔

الا. جعلی روایات کا ایک بڑا ذخیرہ بھی تغییری روایات کے عنوان سے قدیم تغییری ذخیرے میں شامل ہوچکا ہے۔ غرانیق کی جعلی داستان اس کی ایک قابل افسوس مثال ہے جس کی بنیاد پر دشمنان اسلام کو "شیطانی آیات" جیسی کتابیں لکھنے کا موقع ملا۔ عبد الکریم ابن ابی عوجا کو جب قتل کیا جانے لگا تواس نے اعتراض کیا کہ اس نے چار ہزار حدیثیں گھڑی ہیں جن کی مدد سے اس نے حلال کو حرام اور حرام کو حلال ظام کیا ہے۔

#### تاويل كالمفهوم

#### تاوىل كالغوى معنى :

لغت میں تاویل کسی چیز کے انجام کو کہتے ہیں۔

#### تاویل روایات کی نظر میں:

روایات میں تاویل باطن قرآن کو کہتے ہیں۔ بہت سی روایات میں آیا ہے کہ قرآن کا ظاہر بھی ہے اور باطن بھی۔ (25) بعض آیات سے استفادہ ہوتا ہے کہ تاویل سے مراد واقعیت خارجی ہے جو لفظوں سے بالاتر ہوتی ہے۔ جیسا کہ سورہ یوسف میں ہے کہ جب حضرت یعقوبؓ اپنے بیٹوں اور خاندان کے دیگر افراد کے ساتھ مصرمیں یوسفؓ کے پاس پنچے اور سب ان کے سامنے جھک گئے تو حضرت یوسفؓ نے بجین میں خواب میں جو سورج، چاند اور گیارہ ستاروں کو دیکھا تھا کہ وہ انھیں سجدہ کررہے ہیں، اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اید حضرت یعقوبؓ سے کہا کہ:

هَـٰذَا تَأُوِيلُ رُوْيَاىَ مِن قَبُلُ (26) لینی: ''یہ ہے میرے پہلے خواب کی تاویل''

تفسير وتاويل ميں فرق

تفسیر و تاویل میں فرق مختلف علاء کے نز دیک مختلف ہو سکتا ہے اور اس کی بنیاد ان کے نز دیک تفسیر اور تاویل کی مختلف تعریف ہے۔

سيد حيدر آملي كانظريه

تفییر سے مراد ہے کیفیت نزول آیات کے اسباب اور شان نزول وغیرہ اور شان نزول اسباب نزول کی روایت درست ہواس صورت میں اس کے مطابق یہ تفییر جائز ہے جبکہ تاویل آیات ان کے معنی کی مناسبت سے انھیں صرف کرنے کو کہتے ہیں اور یہ علماکے لیے ممنوع نہیں بشر طیکہ ایسا قرآن وسنت کے مطابق ہو۔(27)

ایک روایت میں ہے کہ:

" ظهرلاتنزيله وبطنه تاويله " (28)

لینی: '' قرآن کاظاہر اس کی تنزیل ہے اور اس کا باطن اس کی تاویل ہے۔''

#### ابن عربي كا نظريه

ابن عربی کہتے ہیں: "ہم حسی صورت کی ایک معنوی روح ہوتی ہے۔ صورت حسی اس چیز کاظاہر ہے اور اس کی معنوی روح اس کی معنوی روح اس کی معنوی روح اس کا باطن ہوتی ہے۔ جو صورت اندر ہوتی ہے وہی ظاہر ہوتی ہے۔ النداظاہر و باطن میں ہمیشہ جمع کرنا چاہیے اور عبرت کا مقصد بھی یہی ظاہر سے باطن کی طرف عبور ہے۔ وہ لوگ جوظاہر پر جمود کر جاتے ہیں وہ صورت ِظاہر سے ہم گز عبور نہیں کرتے، وہ عبرت حاصل کرنے کو تعجب کرنے پر مخصر کر دستے ہیں۔ "(29)

#### امام خمین کا نظریه

امام خمینی کہتے ہیں: ''کلی طور پر تفسیر کا معنی اس کتاب کے مقاصد کی تشر تے کر نااور اہم امر صاحبِ کتاب کے پیش نظر بات کا بیان ہے۔ یہ کتاب شریف جو اللہ تعالیٰ کی گواہی کے مطابق ہدایت و تعلیم کی کتاب اور انسانیت کے راستے کا نور ہے ، مفسر کو چاہیے کہ اس کے ہم قصے سے بلکہ ہر آیت سے عالم غیب کے راستے کی ہدایت و سعادت نیز معرفت وانسانیت کے راستے کی راہنمائی کا در س طالب علم کو دے۔ مفسر جب نزول کا مقصد ہمیں سمجھاتا ہے تو وہ مفسر ہے جب سبب نزول بتاتا ہے تواس وقت وہ مفسر نہیں ہے۔'' (30)

امام خمینی مزید فرماتے ہیں: "اس صحیفہ نورانیہ کاایک اور پردہ کہ جواس سے استفادہ میں رکاوٹ بنتا ہے یہ اعتقاد ہے کہ جو کچھ مفسرین لکھ چکے ہیں یا سمجھ چکے ہیں اس کے علاوہ کسی کو اس سے استفادہ کا حق نہیں پہنچا۔ اس نظر بے کے حامل افراد کو آیات شریفہ میں غور و فکر اوراس تفییر بالرائے کے مابین اشتباہ ہو گیا ہے کہ جو ممنوع ہے۔ اس فاسد رائے اور باطل عقیدے کی وجہ سے ان لوگوں نے قرآن شریف کو تمام فنون سے استفادہ سے عاری کردیا ہے اوراسے مکل طور پر مجور کردیا ہے جبکہ قرآن شریف سے اضلاقی، ایمانی اور عرفانی حوالے سے استفادہ کرنا کسی صورت بھی تفییر سے مربوط نہیں چہ جائیکہ یہ تفییر بالرائے ہو۔" (31)

گویاان کے نزدیک آیات قرآنی پر غورو فکر کرناایک اور چیز ہے اور تفییر بالرائے ایک اور چیز ہے۔ ایک اور مقام پرامام خمیٹی فرماتے ہیں کہ "جولوگ تاویل سے بچتے ہیں وہ خود ایک طرح کی تاویل میں پھنس گئے ہیں۔ یعنی تاویل نہ کرنے کا نظریہ تو بذات خود ایک تاویل ہے۔

بعض علماکا کہنا ہے کہ تاویل قرآن میں امام خمینی کی روش ایک اصول پر استوار ہے اور وہ ہے کتاب تدوین، کتاب علم کتاب تکوین اور کتاب افض میں مطابقت۔ اگر ہم نفس انسانی کو کتب اللی میں سے سے ایک کتاب، عالم خارج کو کتاب تکوین اور قرآن حکیم کو اللہ کی کتاب تدوین سمجھ لیس تو اس صورت میں تاویل قرآن کا مطلب کتاب تدوین کو کتاب تکوین وانفس سے مطابقت دینا ہے۔ سید حیدر آملی نے بھی اس امر کی تصر تک کی ہے۔ (32)

ممکن ہے ابتدائی نظر میں کسی قاری کو یہ نظریہ سرسید احمد خال کے نظریہ تفسیر سے ہم آہنگ معلوم ہو لیکن امام خمیثی کی عبارات اور موقفات پر نظر رکھنے والے اس استباط کی نفی کریں کے کیونکہ امام خمیثی کا نظریہ آفاق وانفس سر سید کے نظریہ فطرت سے بہت مختلف ہے جو فطرت کے مادی مطالع سے عبارت ہے جبکہ امام خمیثی کی نظر کا کنات پر بحثیت کل اور اجزا پر بحثیت جزء جزء عارفانہ ہے جس کی تفصیل کا یہ موقع نہیں ہے۔

#### چند قابل تاویل آیات

بعض علاء کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں بہت سی آیات ایسی ہیں جن کاظام ری معنی مراد نہیں لیا جاسکتا اور ضروری ہے کہ ان کی تاویل کی جائے اور تاویل سے ان کی مراد لفظی اور لغوی معنی سے ہٹ کر ان کی مراد کا معلوم کرنا ہے۔ چندآیات ہم بطور نمونہ پیش کرتے ہیں:

" وَمَن كَانَ فِي هَـنِ هِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى " (33)

لینی:" اور جواس د نیامیں اندھاہے وہ آخرت میں بھی اندھاہی ہوگا۔"

"صُمُّ بُكُمُّ عُنِيُّ فَهُمُ لاَيَعْقِلُونَ" (34)

لعِنى: "وه گُونگے، بہرے اور اندھے ہیں پس نہیں سمجھتے۔"

" وَقَالَتِ الْيَهُودُيَدُ اللّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتُ أَيْدِيهِمُ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ" (35)

یعنی: ''اوریہودی کہتے ہیں کہ اللہ کا ہاتھ بندھا ہوا ہے (بلکہ) انہی کے ہاتھ بندھے ہیں اور ان پر ایسی بات کہنے کی بنایر لعنت کی گئی ہے جبکہ اللہ کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں۔''

"وَاصْنَعِ الْقُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا" (36)

یعنی: ''بہاری آنکھوں کے سامنے اور بہاری وحی کے مطابق کشتی بناؤ۔ ''

ان علائے کرام کے بقول پہلی دو آیتوں میں نابینا سے مراد ظاہری آنکھوں کی بینائی سے محروم شخص نہیں بلکہ معرفت الہی، بصیرت اور باطنی آنکھوں سے محروم شخص ہے۔ اسی طرح گو نگے اور بہر سے سے مراد بھی مادی زبان اور کانوں سے محروم انسان نہیں۔ چو تھی آیت میں ''آغییُنِنَا'' یعنی ہماری آنکھوں سے بہمی مادی زبان اور کانوں سے محروم انسان نہیں۔ چو تھی آیت میں ''آغییُنِنَا'' یعنی ہماری آنکھوں سے بہم اد نہیں کہ اللہ تعالیٰ کی بھی ہماری طرح کی کوئی آنکھیں ہیں بلکہ اس سے مراد ''محضر الہی'' ہے، اس کا حضور ہے اور اس کی ہدایت کی مطابقت ہے۔

#### چند قابل تاویل احادیث

مثال کے طور پر چند احادیث بھی پیش کی جاتی ہیں کہ جن سے ظاہری معنی مراد نہیں لیا جاسکتا:

"الحجرالاسوديمين الله في الارض" (37)

لعنی: "حجراسود زمین میں الله کا دایاں ہاتھ ہے۔"

ابن اثیر نے اس کی تاویل بیان کرتے ہوئے لکھاہے کہ یہ کلام تمثیل پر مبنی ہے اور اس سے مرادیہ ہے کہ ججر اسود سے جب کوئی شخص اپناہا تھ مس کرتا ہے تو گویا وہ اللہ کے دائیں ہاتھ سے ہاتھ ملار ہا ہوتا ہے اور حجر اسود اللہ کی ملکیت بھی ہے اور اس موقع پر وہ ایک طرح سے اللہ کے دائیں ہاتھ کا قائم مقام ہوتا ہے۔ (38) ابن منظور نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھاہے:

"الله تعالی کے دونوں ہاتھوں میں کوئی نقص نہیں ہے اور اس میں کمال ہی کمال ہے۔ بایاں ہاتھ چونکہ دائیں کی نسبت نقص کی علامت ہے اس لیے اللہ کے لیے دائیں ہاتھ کاذکر کیا گیا ہے۔ قرآن و حدیث میں جہاں بھی ہاتھ ، دونوں ہاتھ اور دایاں ہاتھ وغیرہ جیسے جوارح کی جواللہ سے نسبت دی گئی ہے یہ مجاز اور استعارہ کی حیثیت رکھتی ہے ورنہ اللہ تشبیہ اور جسم و جسمانیت سے منزہ ہے۔ "(39)

"قلب المومن بين اصبعين من اصابع الرحمن" (40)

یعنی :'' مومن کادل رحمان کی انگلیوں میں سے دوانگلیوں کے مابین ہے۔''

"انى لاجد نفس الرحمان من جانب اليبن" (41)

لعنى: "يقيياً ميں نے نفس رحمان كويمن كى جانب پايا ہے۔"

بعض شار حین نے لکھا ہے کہ یمن میں چونکہ اسلام کے حامی اور وفادار کثرت سے موجود تھے اس لیے نبی کریمؓ نے یمن کی طرف اشارہ کرکے در حقیقت انہی کی تعریف فرمائی ہے اور انھیں نفس الرحمٰن قرار دیا ہے۔ (42)

ظاہر ہے اللہ جسم و جسمانیت اور حدو محدودیت سے ماوراء ہے۔ وہ کسی سمت میں قرار پاسکتا ہے اور نہ حد میں محدود رہ سکتا ہے۔ وہ اعضاء وجوارح کا خالق ہے ان کا محتاج نہیں۔ البتہ تاویل کا موضوع خاصا پہلودار اور عمیق ہے۔ اس پر علاء کی مختلف آراء ہیں جن کا دقت نظر سے جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ بعض کے نزدیک قرآن حکیم کی کسی آیت کی تاویل کی ضرورت نہیں۔ بعض کے نزدیک محاورہ، ضرب المثل، ایماء، استعارہ، تمثیل، تشبیہ اور علامت وغیرہ ہر زبان کا حصہ ہے۔ اس طرح ہر زبان زمان و مکان کے تقاضوں کے مطابق ظہور میں آتی ہے اور ان کے مطابق ہی سمجھی جاسکتی ہے۔ قرآن کی زبان کا بھی یہی حال ہے۔

ان تمام امور کو نظر میں رکھنے والے بعض افراد کے نزدیک قرآن میں ظہور ہی ظہور ہے للذا تاویل کی ضرورت نہیں لیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ تاویل کا موضوع اتنا مخضر اور سادہ نہیں اور نا گزیر بھی ہے۔ ہم اس سلسلے میں صرف دو مثالیں پیش کرتے ہیں جن سے اس موضوع کی ضرورت اور عمق دونوں کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ ایک قول سلفی عالم عبدالعزیز ابن باز کا ہے جے سامنے رکھ کر تاویل کی ضرورت کا اندازہ لگا یا جاسکتا ہے۔ ایک قول سلفی عالم عبدالعزیز ابن باز کا ہے جے سامنے رکھ کر تاویل کی ضرورت کا اندازہ لگا یا جاسکتا ہے۔ اور دوسراامام خمیری کے ہاں سے تاویل کا ایک نمونہ:

#### عبدالعزيزبن بازكت بي

یعنی: " ہمارا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالی جلال و جمال کی حامل صورت رکھتا ہے نیز ہمارا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی دو حقیقی آنکھیں ہیں اور اہل سنت کا اس پر اتفاق ہے کہ اس کی دو آنکھیں ہیں اور ہمارا عقیدہ ہے کہ اللہ کے دوبڑے اور با کرامت ہاتھ ہیں۔" (43)

#### تاویل کاایک نمونه

ہم امام خمینی کی کتاب آداب الصلوة میں سے تاویل کا ایک نمونہ اپنے قارئین کی خدمت میں پیش کرتے ہیں۔ ہیں۔ایک مقام پر وہ [قل ہوالله احد] کے الفاظ کی ایک احتمالی تاویل یوں بیان کرتے ہیں:

> قل - - - هو - - مقام فیض اقدس جو ذات اساء ذاتیہ ہے الله - - - مقام احدیت جمع اسائی جو حضرت اسم اعظم ہے احد - - - مقام احدیت (44)

### تدبر في القرآن كاحكم

قرآن حکیم میں عقل و فکر سے کام لینے کی دعوت ویسے تو بہت سے مقامات پر آئی ہے اور عقل و فکر سے کام نہ لینے کی مذمت بھی آئی ہے لیکن خود قرآن میں تدبر کرنے کا حکم بھی آیا ہے اور تدبر فی القرآن نہ کرنے والوں کی سخت مذمت بھی کی گئی ہے۔ مندرجہ ذیل آیات پرایک نگاہ ڈالیے:

(i) تدبر کرنے کا حکم دیتے ہوئے سورہ صمیں فرمایا گیا ہے:

" كِتَاكِ أَنزَلْنَا وُإِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِّيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ" (45)

یعن: "ہم نے ایک بابر کت کتاب آپ پر نازل کی ہے تاکہ وہ اس کی آیات پر تدبر کریں۔"

(ii) تدرر فی القرآن نه کرنے والوں کی مذمت میں فرمایا گیا ہے:

" أَفَلايَتَكَبَّرُونَ الْقُنُ آنَ أَمْرِعَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا" (46)

یعنی: "وہ قرآن میں غور وفکر کیوں نہیں کرتے کیادلوں پران کے تالے پڑے ہیں؟" جب قرآن کے ظوام رجمت ہی نہ ہوں اور عام انسانوں کو یہ سمجھ ہی نہ آسکتے ہوں بلکہ ان سے معنی و مراد اخذ کرنے والوں کی مذمت کی گئی ہو تو پھر اس میں تدبر اور غور وفکر کی دعوت کیسے دی جاسکتی ہے؟ اس سے ظام ہوتا ہے کہ "تفییر بالرائے" سے ممانعت کرنے والی روایات ان آیات کے منافی نہیں ہیں اور وہ عام مسلمانوں کو بھی آیات قرآن میں غور وفکر سے نہیں روکتیں چہ جائیکہ وہ اہل علم وفضل جو پاک دلی

سے قرآن پر غور کرتے ہیں اور قرآن سے حاصل کیے گئے دانائی اور بصیرت کے جواہر یارے اپنے سامعین

اور قارئین کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ لائق توجہ

علائے کرام اور مفسرین کی بے پناہ اور قابل قدر کو ششوں اور ریاضتوں کے باوجود اب بھی بہت ہے کم سواد یا بے علم افراد منبروں پر آکر عامۃ الناس اور سادہ دل مسلمانوں کو قرآن حکیم سے استفادے سے منع کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اسے صرف نبی کریمؓ اور آئمہ اہل ہیتؓ سمجھ سکتے ہیں کسی اور کو اس سے اخذ مطلب کا حق نہیں۔ مزید در دناک پہلویہ ہے کہ یہی لوگ قرآن حکیم کی تفییر بالرائے کے بھی مر تکب مورہ ہوتے ہیں۔ مزید ور دناک پہلویہ کا تخضرتؓ اور ان کی پاک آلؓ سے مخلصانہ اور صاد قانہ محبت مورہ ہوتے ہیں اور اپنے دنیاوی مفادات کے لیے اس سے سوئے استفادہ کرتے ہیں۔ حق ہے کہ محراب ومنبر پر اہل علم و فضل رونق افروز ہوں اور قرآن واہل بیتؓ سے حاصل کیے گئے معارف و بسائر لو گوں تک پہنچائیں۔

#### حواله جات

1-صدوق (م۸۱ه ۱۵ الامالی (قم، موسسه البعثة ،طاول، ۱۴۱۵ ۱۵) ص۵۵، ح۱۰ 2-سمر قندی، ابواللیث (م۳۸۳ ۱۵): تفییر سمر قندی (بیروت، دارالفکر) ج۱، ص۳۸ از ای فخر الدین (م ۲۰۲ ۱۵): تفییر کبیر ، ج۷، ص۱۹۱\_\_آل عمران کی آیت ۷ کے ذیل میں 3-عیاشی، تغییر عیاشی، جلدا،ص ۱۸ و بحارالانوار، جلد ۹۲علاوه ازیں بیہ روایت آنخضرت (ص) سے بھی مروی ہے دیکھیے: موصلی ،ابویعلی، (م ۷۰سھ) مند ابی یعلی(بیروت، دارالمامون للتراث،ط دوم) جسم، ص۰۹،ح۰،طرانی، (م۲۰سھ) المعجم الاوسط، (مصر، قامره، دارالحربین،ط ۱۹۹۵ء) ج۵،ص ۲۰۸ کلینی، (م۳۲سھ) الکافی (تبران، دارالکتب،ط جہارم) ج۸،ص ۵۱۱،ح۸سک

5\_بقرہ: ۴مکا

6\_بقره:١م٩و٢م

7-طه: ۲۴

8-جوادي آملي: تفيير تسنيم، جا

9- شهید مطهری: آشنائی باقرآن، ص ۲۸و۲، انتشارات صدرا، تهران

10-www.hawzah.net/fa/article/articleview/2328

11\_فضل بن حسن، طبرسي: مجمع البيان، المقدمه، الفن الثالث، (لبنان، بيروت، دارالمعرفة) ص٠٨

12\_نیشاپوری، حاکم: المستدرک علی الصحیین (بیروت، داراکتب العلمیة، ۱۹۹۰ء) ۲۶، ص ۱۳۴

13-النحل: ۴۴

14\_آل عمران: ۷

15- نحل: ۳۳

16\_امام صادقٌ فرماتے ہیں: (نحن الراسخون فی العلم ونحن نعلم تاویله) یعنی: (ہم راسخون فی العلم ہیں اور ہم اس کی تاویل کو جانتے ہیں۔ (کلینی، الکافی، ج، ص ۲۱۳)

17 \_ کلینی، (م۳۲۹هه) الکافی، تهران، دارالکتب الاسلامیه ،ط ۵، ج۱، ص ۲۱۰ نیز تفییر نورالثقلین میں سورہ نحل ۴۳ کی تفییر کی طرف بھی رجوع کیجیے۔

18\_استر آبادی، محمدامین،الفوائدالمدنیة (قم، جامعه مدر سین، ۴۲۴ اھ) ص۲۷۰

19- بحراني، سيد ہاشم،البرهان في تفسيرالرقرآن (تهران،بنياد بعث،١٦٣هـ)جا، ٩٨

20\_سيوطي ، جلال الدين ، الاتقان في علوم القرآن ، (بيروت ، دارالفكر ، ١٦٠١ه ) ج٢٠ ، ص ٧٧ م

21\_قرطبتی، ابو عبدالله، الجامع لاحكام القرآن، قاهره، دارالشعب) ج١، ص ٣٣

22\_شاطبتی،ابراتیم:الموافقات فی الصول الفقه (بیروت، دارالمعرفة) ج۳، ص۳۶۹

23۔ حرعاملی، وسائل الشیعہ، موسسہ آل البیت لا حیاء التراث، ط: اولی، جمادی الثانیة، ۴۰۴ھ) ج ۴، باب ۳، ۳ س (پیہ حدیث اصول کافی، ج۲ اور طبر سی کی مجمع البیان کے مقدمے میں بھی کلمات کے کچھ فرق کے ساتھ نقل ہوئی ہے۔ 24۔ حرعاملی، وسائل الشیعہ، موسسہ آل البیت لاحیاء التراث، ط: اولی، جمادی الثانیة، ۴۰۴ھ) ج۲۰ رح ا

25 ـ سمر قندی، العیاثی، محمد بن مسعود: تفییر عیاثی، تهران، مکتبه علمیه الاسلامیه، ۱۸۳اهه، ج۱، ۳۷، صدوق، محمد بن علی بن الحسین: (علل الشرایع، قم، کتاب فروشی داوری، ۱۳۸۵هه) ص ۲۰۲ کلینی، محمد بن یعقوب: الکافی (تهران، دارالکت الاسلامیه، ۱۳۷۳هه ش) ج۴، ص ۹۵۹، ۳۶

26- يوسف: • • ا

27\_ سملی ،سید حیدر، تفسیر المحیط الاعظم والبحرالضخم فی تاویل کتاب الله العزیز المحکم ( تهران، وزارت فرهنگ وارشاد اسلامی، ۱۳۱۴هه) ج۱، ص ۲۳۲

28\_ فار، مُحمد بن حسن: بصائر الدرجات (قم، کتابخانه آیة الله مرعثی، ۴۰ ۱۳ه) ۱۹۲۰، ۷۶

29\_محى الدين بن عربي: الفتوحات المكية ( قامره، المجلس الاعلى للثقافة، ٤٠ مهاھ) باب ٥٠، ج٠٨، ص٢١٢

30- خمینی، امام، روح الله: آداب الصلاة، (مشهد، موسسه چاپ وانتشارات استان قدس رضوی، ط دوم، ۲۱۷ ساره ش) ص ۲۱۲

31- حميني، امام، روح الله: آداب الصلاة، (مشهد، موسسه چاپ دانتشارات استان قدس رضوی، طردوم، ۲۲ ۱۳ اه ش) ص۲۲۰

32\_معنى تاويل عرفانى تطبيق كتاب تدوين باكتاب آفاقى است. " تفسير المحيط الاعظم، ج1، ص ٢٣٠

33- بنی اسرائیل: ۷۲

34\_سوره بقره: اكا

35-مائده: ۲۴

36-يود: ۲۵

37 ـ صفدی (م ۲۷۳)، الوافی بالوفیات، (لبنان، بیروت، داراحیاء التراث العربی، ۲۰۰۰ء) ج ۱۵، ص ۲۲۷ نیز متقی هندی (م ۹۷۵) کنز العمال: (لبنان، بیروت، موسسه الرسالة، ۱۹۸۹) ج ۱۲، ص ۲۱۷، ح ۳۴۷ مس نیزابن عربی (م ۳۸ء) الفقوعات المکیمة، (لبنان، بیروت، دار صادر) ج۱، ص ۲۰۷

38- ابن اثير كى عبارت يول ب: هذا الكلام تمثيل و تخييل واصله ان الملك اذا صافح رجلا قبل الرجل يده فكان الحجر الاسود لله بمنزلة اليمين للملك حيث يستلم ويلثم ابن اثير (م٢٠٢) النهاية في غريب الحديث (ايران، قم، موسسه اساعيلان) ح.6، ص

39- ائن منظور ك الفاظ بير ين : اى ان يديه تبارك و تعالى بصفة الكمال لانقص في واحدة منهما لان الشمال تنقص عن اليمين وكل ماجاء في القرآن والحديث من اضافة اليدو والايدى واليمين وغير ذلك من اسماء الجوارح الى الله فانها هو على سبيل المجاز والاستعارة والله منزه عن التشبيه والتجسم

- 40۔ سید مرتضی (م ۳۳۷) الامالی (ایران، قم، منشورات مکتبة آیة الله المرعثی، اول، ۱۹۰۷ء) ج۲، ص۲ نیزامام احمد (م ۱۲۴) منداحمد (لبنان، بیروت، دار صادر) ج۲، ص ۱۲۸ نیز نیشا پوری، مسلم: صیح مسلم (لبنان، بیروت، دارالفکر) ج۸، ص ۵۱ آخری دونول کتابول میں لفظ الرحمٰن کے بعد کتلب واحد لکھا ہے۔
- 41 ـ طبری (م ۳۷۰)، المتعجم الکبیر (لبنان، بیروت، داراحیاءِ التراث العربی، دوئم، ۱۹۸۵) جے، ص ۵۲ نیز متقی ہندی، کنزالعمال (لبنان، بیروت، داراحیاءِ التراث العربی، دوئم، ۱۹۸۵ء) ج۱۲، ص ۵۰،ح۱۹۹۵
  - 42\_المازندراني، صالح: شرح اصول الكافي (لبنان، بيروت، داراحياء والتراث العربي، طاول، ٢٠٠٠ و)ج ٣، ص ٢١٣
    - 43\_عبد العزيزين باز: عقيده ابل السنته والجماعة تاليف محمد بن صالح العثيمين (رياض، دارالوطن، ١٣١٣هـ) ص ٥
- 44\_ خمینی،امام،روح الله: آداب الصلاة، (مشهد، موسسه چاپ وانتشارات استان قدس رضوی،ط دوم،۲۱ ساره ش) ص ۴۰۵
  - 45-ص: ۲۹
  - 46 گر: ۲۳

# مستشر قین کے قرآنی مطالعات کا تقیدی جائزہ

تقی صاد قی <sup>1</sup> تلخیص وتر جمہ : ڈاکٹر شیخ محمہ حسنین

یورپ میں Renaissance کے بعد جو جدید افکار یور پی انسان کے ذہنی افق پر طلوع ہوئے، ان میں سے ایک تفکر مشرق زمین کے دین، زبان، تاریخ اور ادبیات کے بارے مطالعات یا "استشراق" Orientalism تھا۔ البتہ استشراق کا مفہوم و ماہیت واضح نہیں ہے۔ حتمی طور پر کچھ نہیں کہا جا سکتا کہ آیا استشراق ایک علم ہے یا کوئی سیاسی جال۔ آیا یہ جغرافیا محور شخفیق ہے یا Metageographical مفہوم اور اس کے پس پر دہ اغراض و مقاصد کیا ہیں۔

جہاں تک مستشر قین کے قرآئی مطالعات کا تعلق ہے، تو ہم اس کا جائزہ تین مختلف ادوار میں لے سکتے ہیں۔ پہلا دور ساتویں سے تیر ہویں صدی عیسوی پر محیط ہے۔ اس دور میں اسلامی تدن کے مقابلے میں کزور کلیسائی طرف سے قرآن کریم کے چند مغرضانہ ترجے کیے گئے جن کے سبب اسلام کو جموٹ پر مبنی، آسائش طلب، خرافاتی اور تلوار کا دین بنا کر پیش کیا گیا۔ استشراقی مطالعات کا دوسرا تیر ہویں صدی سے اٹھار ہویں صدی تک پھیلا ہوا ہے۔ اس دور صلبی جنگوں کے بعد کلیساطا قتور تھااور اس نے پور پی معاشرہ میں اسلامی تعلیمات کے نفوذ کورو کئے کیلئے عربی زبان کھنے پر پابندی لگائی، قرآن کریم کے تراجم پر متعصبانہ دیباہے کھوائے اور قرآئی آیات میں تاقینات ڈھونڈ نے کی کوشش کی گئی۔

استشراقی مطالعات کا تیسراد وراٹھار ہویں صدی سے موجودہ صدی پر محیط ہے۔اس دور میں یورپ میں روش خیالی، وجودی فلفہ اور کثرت پر ستی کے فلسفوں کے رواج کے سبب پور پی معاشرہ پر کلیسا کی اجارہ داری ختم ہوئی۔
یوں قرآنی مطالعات میں بھی تبدیلیاں رونما ہو کیں۔اس دور میں استعار جہاں جہاں گیا، وہاں پورپی محقین کو نزدیک سے اسلامی معاشرے کو دیکھنے اور قرآنی تعلیمات کو صحیح شکل و صورت میں پڑھنے کا موقعہ بھی ملا۔ بحث کا ماحول عالمانہ اور ماہرانہ تر ہوا، کئی ادارے کھلے اور مزاروں کی تعداد میں اسلام و قرآن پر تالیفات سامنے آئیں۔

ا۔استشراق کیا ہے؟

<sup>1 -</sup> قونصلیت حبزل: ثقافق قونصلیت، اسلامی جمهوریه ایران، اسلام آباد

اٹھار ہویں صدی کی آخری دہائیوں میں یورپ میں کئی جدید سیاسی مکتب اور مختلف نظریات ظہور پذیر ہوئے۔ یورپ میں Renaissance کے بعد عالمی سطح پر کئی مفاہیم، اصطلاحات اور تہذیبوں میں تبدیلیاں آئیں۔ یورپی انسان کے افکار کے افق پر جو نئے تفکرات طلوع ہوئے، ان میں سے ایک تفکر "
ستشراق" (مشرق شاسی) یا Orientalism تھا۔ استشراق کی تعریف میں یورپی لغت نویسوں نے کھا ہے کہ:

" اور نٹیالزم (استشراق) اُن مطالعات کا نام ہے جو اہل یورپ، مشرق زمین کے دین، زبان، تاریخ اور ادبیات کے بارے میں انجام دیتے ہیں۔" (1)

للذاجو شخص بھی عالم مشرق کے بارے میں کچھ لکھتا یا مطالعہ کرتا، اسے مستشرق کہاجاتا تھا۔ لیکن بہت جلد یورپی اور مشرقی نقادوں نے یہ کہا کہ اس اصطلاح میں ایک ایسی حقیقت پنہاں ہے جسے دانستہ یا نادانستہ طور پر اس اصطلاح کے وضع کرنے والے چھپارہے ہیں۔ ان نقادوں کی نظر میں "استشراق" کی اس تعریف میں درج ذیل تین اشکالات پائے جاتے تھے۔ ان اشکالات کاخلاصہ یوں بیان کیا جاسکتا ہے:

- 1) یہ امر واضح نہیں ہے کہ یورپی عالم مشرق کے بارے میں کس تاریخی دورہ کے مطالعہ کو "استشراق" قرار دیتے ہیں؟ آیا یورپیوں کا عالم مشرق کے بارے میں ہر عصر اور ہر قتم کا مطالعہ استشراق ہے؟
- 2) خود استشراق کا مفہوم ایک مبہم مفہوم ہے۔ یہ معین نہیں ہے کہ استشراق کی ماہیت کیا ہے؟ آیا یہ ایک سیاسی علم ہے یا کوئی مستقل علمی روش؟اس سوال کاجواب بھی واضح نہیں ہے۔
- (3) استشراق کی جغرافیائی حدود کیا ہیں؟ وہ عالم مشرق جس کا مطالعہ یورپ کے مستشر قین کا ہدف ہے، اس کی جغرافیائی حدود کیا ہیں؟ یہ بھی واضح نہیں ہے۔ اور جہاں تک جغرافیائی مفاہیم کا تعلق ہے تو وہ بھی دگر گوں ہیں۔ خود یورپ کا لفظ ایک طویل عرصہ تک اس کرہ ارض کے ان مناطق پر بھی بولا جاتا رہا ہے جو آج عالم مشرق کا حصہ شار ہوتے ہیں۔ بہر صورت جغرافیائی اصطلاحات میں مشرق سے مرادایشیا ہے لیکن استشراقی مطالعات میں ایشیاء اور افریقامیں کوئی فرق نہیں ڈالاجاتا۔

پی میہ واضح ہونا چاہیے کہ استشراقی مطالعات میں آیا عالم مشرق سے مراد فقط ایشیاء ہے؟ اور اگر ایسا ہے تو پھر ان مطالعات میں افریقا کیسے شامل ہو جاتا ہے؟ اس حوالے سے ایڈ وارڈ سعید کا کہنا ہہ ہے کہ استشراقی مطالعات میں ''مشرق''کا مفہوم ایک Metageographical مفہوم ہے۔ اس کی نظر میں میہ مفہوم ، اپنے حدود مفہوم ، در حقیقت جغرافیائی اور تہذیبی عناصر کا مرکب ہے۔ خلاصہ میہ کہ استشراق کا مفہوم ، اپنے حدود اربعہ کے کاظ سے بھی ایک مبہم مفہوم ہے۔ "(2)

خلاصہ یہ کہ متشر قین کے استشراقی مطالعات کی حدود و قیود واضح نہیں ہیں۔ نیز اگر یہ کہا جائے کہ مستشر قین کے مطالعات کی غرض و غایت آیا خالصتا علمی ریسر چ آیا، یاان مطالعات کے پس پر دہ سیاسی اغراض و مقاصد چھپے ہوئے ہیں، یہ بھی واضح نہیں ہے۔ لیکن یہال ہمارے مقالے کا موضوع، مستشر قین کے قرآنی مطالعات کا ایک تقیدی جائزہ لینا ہے۔ درج ذیل مقالہ میں ہم اہل یورپ کے قرآن کے بارے میں مطالعات کا تین مختلف ادوار میں جائزہ لیں گئے :

## مستشر قین کے قرآنی مطالعات کاپہلا دور

یہ دور ساتویں صدی عیسوی میں مشرقی روم میں اسلامی فقوعات سے شروع ہوتا ہے اور تیر ہویں صدی عیسوی میں صلیبی جنگوں کے اختتام پر ختم ہوتا ہے۔ مسلمانوں نے اس دور میں مشرقی روم کی سلطنت پر قبضہ کیا اور وہاں دینی، لسانی اور معاشرتی تبدیلیاں ایجاد کیس۔ مسلمانوں نے اپنے ماتحوں کو آزادی کی نعمت سے نوازا۔ مسلمان حکو متوں کے ماتحت، وہاں کے عوام کو اس قدر آزادی ملی کہ وہ مسلمانوں کے ساتھ مناظرے کرتے اور یہاں تک کہ انہوں نے قرآن کے بارے میں کتابیں تالیف کیس۔ ان مناظر وں کا بہترین خمونہ عربی اور سریانی زبانوں میں یو حناد مشتی کے مناظرے ہیں۔ ای طرح ابن کمونہ مربی اور ابن میں ابن کمونہ کی تالیف آز بانوں میں نو حناد مشتی کے مناظرے ہیں۔ اس طرح ابن میں ابن میں ابن میں کوشش کی ہے کہ قرآن کر میں۔ بالخصوص عربی زبان میں ابن میں کوشش کی ہے کہ قرآن کر کم اور انجیل میں نقائص نکال کر یہودیت کا دفاع کرے۔ میں کوشش کی ہے کہ قرآن کر کم اور انجیل میں نقائص نکال کر یہودیت کا دفاع کرے۔ مشرقی روم کے بعد مسلمانوں نے شالی افریقا اور تھوڑے عرصہ بعد پہلی صدی ہجری کے اواخر میں اٹلی اور اسیسیل میں بھی بے نظیر آثار چھوڑے۔ مسلمانوں نے قرطبہ (کوردوبا) غرناطہ (گراناد) طلیطلہ (تولہ و) اور صقلیہ (سیسیل) میں بھی بے نظیر آثار چھوڑے۔ مسلمانوں نے قرطبہ (کوردوبا) غرناطہ (گراناد) طلیطلہ (تولہ و) اور صقلیہ (سیسیل) میں بھی بے نظیر آثار جھوڑے۔ مسلمانوں نے قرطبہ (کوردوبا) غرناطہ (گراناد) طلیطلہ (تولہ و) اور صقلیہ (سیسیل) بھیے شہروں میں مسلمانوں نے قرطبہ (کوردوبا) غرناطہ (گراناد) طلیطلہ (تولہ و) اور صقلیہ (سیسیل) بھیے شہروں میں

مغربی اسلامی تدن کی بنیاد رکھی۔اسلامی تہذیب و تدن کے بیہ شاہ کار دیکھ کریورپی سششدر رہ گئے اور ان کے پاس اسلامی تہذیب کے سامنے سر تشلیم خم کرنے کے سوا کوئی چارہ کار نہ رہا۔

معروف یہ ہے کہ جب مسلمانوں نے پہلی بار سمندر پارکیااور اسپین پہنچ تو اُس پارکے لوگ مر ہمر میں مسلمانوں کے مقابلے میں بہت چھچے تھے۔اور " ہیرنہ" (اسپانیایی Pirineos) کی اقوام کا عالم بھی یہی تھا۔ اس دوران یورپ کی اقتصادی اور معاشرتی حالت بھی دگر گوں تھی۔ (4) معنوی اور ساجی لحاظ سے بھی یورپ کی حالت اُس کی اقتصادی حالت سے زیادہ بہتر نہ تھی۔ اندلس کی فتح کے بعد پورپ نے اپنے سامنے علم و تدن کا ایک نیادر پچہ کھلاد بھا۔ اسلامی تدن کی قدرت اور شکوہ کے یہ مظاہر دیکھ کر اہل یورپ نے اس نے اس تدن کی امتیازی خصوصیات کے عوامل کی تلاش کے در پے ہوئے (اور ان کی یہی کوشش، ایک لحاظ سے استشراق کی اساس بنی) اس حوالے سے جو عمدہ اقدامات اٹھائے گئے دہ درج ذیل ہیں:

- 1) یورپی نوجونوال کی علم کے حصول کیلئے اسلامی اور بالخصوص اندلس کی سرزمین کی طرف ہجرت۔
- 2) مسلمان ممالک کے ساتھ دوستانہ تعلقات کی بر قراری۔ مثال کے طور پر رشید اور شار لمان کی حکومتوں کے در میان تعلقات قائم ہونا۔
  - ا قاعدہ طور پران مراکز میں تعلیم کے حصول کیلئے ٹیمیں بھیجنا۔
  - 4) یورپ میں عربی یونیورٹیوں کی طرزکے تعلیمی ادارے قائم کرنا۔
  - 5) مسلمان اساتذہ اور دانشوروں کو استاد کی حیثیت سے پورپ کی یونیور سٹیوں میں قبول کرنا۔
    - 6) اسلامی تهذیب کولاتینی زبان میں جو که اس وقت کی علمی زبان تھی، منتقل کرنا۔ (5)

یہاں قابل ذکر بات یہ ہے کہ جب یورپ میں یہ سب کچھ ہورہا تھا، وہاں کے بیار کلیساکارویہ اور راستہ کچھ متفاوت ہی تھا۔ کلیسانے یہاں دواہم فیصلے کیے: ایک یہ کہ اندلس اور مراکش کے دینی اسلامی مراکز میں کچھ متفاوت ہی تھا۔ ور دینی علوم کے طالبعلم بھیج جن کا ہدف اس غرض و غایت سے عربی اسلامی علوم سکھنا تھا کہ اسلامی تعلیمات میں نقائص ڈھونڈے جا سکیں اور اسلامی تعلیمات کے حوالے سے شکوک و شبہات اٹھائے جا سکیں۔ کلیسانے دوسرا بڑاکام یہ انجام دیا کہ اس نے اسلامی تعلیم کے مدارس کھولے تاکہ ان میں جوانوں کو اسلام کے حوالے سے غلط تعلیم دی جاسکے۔ نیز اُن لوگوں کاراستہ روکا جاسکے جو اسلامی علوم کی مخصیل کی غرض سے عربی اسلامی ممالک کی طرف ہجرت کر رہے تھے۔ (6)

اس کے علاوہ کلیسا نے جو اہم کام انجام دیا، وہ یہ تھا کہ جب طلیطلہ (تولدو) مسلمانوں سے واپس لیا گیا تو اسلامی علوم، فلسفہ، ادبیات، فلکیات، طب ... وغیرہ کے لاتینی زبان میں ترجے کیے گئے۔ پیر کلیسا کلونی (Cluny) نے اسلامی تعلیمات کا مقابلہ کرنے کیلئے Toledan Collectio نامی ایک ایسا مجموعہ فراہم کیا جس میں اس کے زعم میں اسلام کی ردّ میں گوناگوں مطالب مرتب کیے گئے تھے۔ کلیسا میں قرآن کو کیم کے جو ترجے ہوئے، ان میں سے ایک اہم ترجمہ ترجمہ Sabertus Ketenensis اور معمول نے اس سے پہلے اسلامی ساسنسی علوم کا ترجمہ کیا۔ قرآن کریم کا یہ ترجمہ کئی مشرقی اور مغربی محققین کی گواہی کے مطابق ایک غیر علمی اور متعصبانہ ترجمہ ہے۔ اس ترجمہ کے مقدے میں ترجمہ کا ہدف بھی اسلام کے خلاف تبلیغ بتایا گیا ہے۔

بلاشر (Régis Blachère) کے بقول یہ ترجمہ پانچ صدیوں تک مسیحیت اور اسلام کے در میان بیہودہ مثابرات کا سبب بنارہا۔ یہاں تک کہ Renaissance کے عصر میں بھی اسی ترجمہ پر اکتفاء کیا گیا۔ (7) کلیسا کے اس پیر معزّز (Peter the Venerable) کی تقنیفات میں سے ایک تصنیف، "کفار کی تمام بدعت کے بارے میں " ہے۔ یہ تصنیف اسلامی تعلیمات کی ایک مخضر شرح ہے۔ یاد رہے اس تصنیف میں پیر کلیسا نے مسلمانوں کو کفار کا نام دیا ہے۔ اُس کی ایک اور نگارش "کفار (مسلمان) اور اُن کی کفر گوئیوں کے خلاف " ہے۔ اس کتاب میں اسلام کا قدرے تفصیلی رد پیش کیا گیا ہے۔ (8) اسلام اور قرآن کریم کے حوالے سے کلیسا کی جن تالیفات میں کسی منطقی، عقلی قانون کا خیال نہیں رکھا گیا، اُن میں بطور کلی اسلام کا تعارف کیچھ یوں پیش کیا گیا ہے:

روفات: ۱۱۱۰) کا خیال این ہے۔ اس حوالے سے پیٹر آلفونسی (Petrus Alphonsi) (وفات: ۱۱۱۰) کا خیال بیت و سے تاہیں اذیت و سے تقاکہ تاراج، قیدی بنانا، خدااور رسول کے دشمنوں کو تہہ تیخ کرنا اور مر ممکنہ طریقے سے انہیں اذیت و آزار دینا، اسلامی شریعت کے احکام میں سے ہے۔ (9)

یر اسلام جھوٹ پر مبنی، افسانوی اور خرافاتی دین ہے؛ کیونکہ ان کا عقیدہ یہ تھا کہ مسلمان تیس خداوک کی پرستش کرتے ہیں۔ یہ انسانوں کا گوشت کھاتے ہیں اور یہ یہودی مسیحی بدعت گذار ہیں جنہوں نے اپنی کتاب، دیگر منابع سے کانٹ چھانٹ کر مرتب کرلی ہے۔ (10)

کے۔ اسلام تن آسانی کا دین ہے۔ اسلام رفاہ اور تجل کا دین ہے۔ اسلام کے بارے میں اہل پورپ کے ترون وسطائی تصورات کا ایک اور عضریہ ہے کہ ان کے مطابق اسلام نامحدود جنسی بہرہ گیری کا قائل

ہے۔ ڈبلیو۔ ایم۔ واٹ (W.M.Watt) کے نکتہ ، نظر سے اسلام کے بارے میں یہ غلط تصور ، در حقیقت مستشر قین کے قرآن سے نادرست ترجموں کی وجہ سے وجود میں آیا۔ ان غلط ترجموں کے سبب بعض نے یہ دعوی کیا کہ انہی ایک ایسی آیت بھی ملی ہے جو زنا کو جائز قرار دیتی ہے۔ ان کے مطابق جنسی لذت کا عروج ، قرآن میں بہشت کی پیش کردہ تصویر میں ملتا ہے۔ البتہ واٹ کلیسا کی اس بہتان تراشی پر غصہ ہوتے ہوئے اس دعوی کو وقیحانہ قرار دیتا ہے۔ وہ لکھتا ہے: "اگرچہ یہ تصویریں قرآن میں پائی جاتی ہیں ، لیکن قرآن کے مطابق بالاترین لذت "لقاء الله" کی لذت ہے۔ (11)

اللہ آپ عیسائیت مخالف وہی شخصیت ہیں جن جن کے بارے میں کہا گیا کہ نعوذ باللہ آپ عیسائیت مخالف وہی شخصیت ہیں جن کے بارے میں میشین گوئی کی گئ ہے۔ بقول واٹ جو کچھ اس دور میں اسلام کے بارے میں مسیحیت کی تعلیمات میں پیشین گوئی کی گئ ہے۔ بقول واٹ جو کچھ اس دور میں اسلام کے بارے میں کہا گیا ہے اس میں کوئی علمی گھوس بنیاد خہیں بلکہ عاطفی اور نفسیاتی دلیلیں بیان کی گئ ہیں۔ در اصل مسیحیت، اسلام کے حوالے سے اپنے اندر احساس کمتری اور حقارت میں مبتلا تھی۔ اور الیمی ناروا تہتوں کے ذریعے اس کی کوشش تھی کہ کسی طرح اپنا عقدہ خالی کر لے۔ اور جب کلیسا اوضاع احوال میں یوں کوئی تبدیلی نہ لاسکا تواس نے صلیبی جنگوں کا آغاز کیا۔

### استشراقي مطالعات كادوسرادور

استشراقی مطالعات کا دوسرا (تیر ہویں صدی سے اٹھار ہویں صدی تک) در اصل صلیبی جنگوں میں عیسائیوں کی شکست اور ان کے اسپین سے خروج سے عیسائیوں کی شکست اور ان کے اسپین سے خروج سے شروع ہوتا ہے۔ اس دورکی چند عمدہ خصوصیات درج ذیل ہیں:

- 1) قابل نفرت اور کنرور کلیسااب قوت اور توانمندی کا احساس کر رہا تھا۔ کلیسا کی کوشش یہ تھی کہ اسلام کے گرویدہ یورپیوں کی اسلام کی طرف توجہ کو عیسائیت کی طرف مبذول کر دے۔ اس نے عربی زبان و ثقافت کی طرف تمایل کا سختی سے نوٹس لیا۔ للذااسپانیا سے مسلمانوں کے نکل جانے کے تھوڑے ہی عرصہ بعد یہ حکم صادر کیا گیا کہ کوئی شخص عربی لکھے، نہ عربی بولے۔ یوں انہوں نے قرآن کی زبان یعنی عربی زبان کو حذف کر دیا۔
- 2) قرآن کریم کے متن کی چھپوائی پر پابندی لگادی گئی اور ایک ایساتر جمہ چھا پا گیاجو مغرضانہ اور لوگوں کے ذہن میں غلط تا ثیر چھوڑ تا تھا۔

3) کلیسانے اسلام کے بارے میں مغربی دانشوروں کی تالیفات پر بھی کڑی نظر رکھی اور ان میں موجود کئی معلومات سانسور کر دی جاتیں۔ یہاں تک کہ قرآن کی طباعت کیلئے اُس پر Andre duryer اور George Sale کی مانند، ایک بانت آمیز مقدمہ لکھنا ضروری تھا۔

- 4) کلیسا کے ان اقد امات کے نتیج میں قرآن کریم کے کئی ناقص ترجے اور بعض آیات کی ناقص تفاسیر کسی گئیں اور مسیحیت کے حق میں قرآن کی آیات کی تفسیر کی گئی۔ نیز قرآنی تعلیمات کے بارے میں شکوک و شبہات ایجاد کرنا اور قرآن کے تناقضات کی بحث اور بعض آیات (مثلا "یا اخت مارون") کے بارے میں شبھات اور قرآنی تناقضات کو ثابت کرنے کیلئے قرانات کے تعدد اور قرآنی تناقضات کو ثابت کرنے کیلئے قرانات کے تعدد اور قرآنی تناقضات کو ثابت کرنے کیلئے قرانات کے تعدد اور قرآنی تناقضات کو ثابت کرنے کیلئے قرانات کے تعدد اور قرآنی تناقضات کے بارے میں استشراقی مطالعات کے تنیج میں چھینے والی بعض تالیفات کا تعادف پیش کیا جاتا ہے:
- 1. Ricoldo da Monte Cruce ( 1320 . 1 میلمانوں اور قرآن کے خلاف جنگ"، "محمد کے قرآن کے خلاف جنگ"، "محمد کے قرآن کے خلاف " اور "قرآن پر ردّ" جیسی کتابیں اسی دور میں لکھی گئیں۔ ان کتابوں میں مصنف نے اسلام کے خلاف وہی اعتراضات اٹھائے جو عیسائیت نے اسلام اور قرآن کے خلاف اٹھائے تھے۔ ہاں اُس میں اس نے کچھ مزید اعتراضات کااضافہ بھی کردیا گیا۔
- 2. 1284 (1230) RamÓn Martí (1230) کی تالیفات "ایمان کا خیخر"، "قرآن کے خلاف ایک سورہ"، "قرآن کے خلاف ایک کتابیجہ" اور "یہودیوں کی لگام"۔ یہ کتابیں کئی صدیوں اسلام اور یہودیت کے خلاف عیسائی فقہاء کے مجادلات کا ایک عالی نمونہ شار ہوتی رہیں۔
- 3. )) or Segovia (( اس کی کتاب اور کی شمشیر سے مسلمانوں پر وار " جیسی کتابیں بھی قابل ذکر ہیں۔ اس شخص کے پاس اسلام کی خالفت میں اسلام کے خلاف لکھنے سے بہتر کوئی اور ہتھیار نہیں تھا۔
- 4. ) ۱۵۰۴ Theodor Bibliander) کے قرآن کریم کے لاتینی ترجموں پر مقدمے اور ضمیمے جن کے عناوین "بدعت گذاروں اور مسلمانوں یا بنی اساعیل کی اولاد کا مخضر جواب "، "محمد کامکتب "، "محمد

کی میلاد اور پرورش گاه" اور "مسلمانوں کی معیوب اور مضحکه خیز خبریں" جیسی تالیفات اسی دور کی تالیفات کاامک نمونه ہیں۔

- 5. ) ۱۵۸۸Dominicus Germanus) کی تالیف "قرآن کریم کاتر جمه اوراس پر نفتر"اس دورکے مستشر قانه مطالعات کاایک اور نمونه ہے۔
- 6. Ludovico Marracci کااٹلی زبان میں قرآن کریم کاغیر منطقی ترجمہ، نیزاُس کی کتاب "اسلام کے بارے میں ایک تحقیق " بھی اسی دور کی تالیفات میں سے شار ہوتے ہیں۔
- 7. George Sale کا "محمہ کا قرآن" نام سے قرآن کریم کا ترجمہ بھی اس دور کے استشراقی مطالعات کا ماحصل ہے۔ اس ترجمہ کے کم از کم ۱۱۰ یڈیشن حجیب چکے ہیں؛ حالا نکہ اُس نے اِس ترجمہ میں آپ پر یہ الزام تراثی کی ہے کہ آپ نے لوگوں پر ایک ساختگی دین مطونسا۔ نیز اس کا کہنا ہے کہ قرآن کا ایک نہیں بلکہ گونا گوں نسخے ہیں جو مضامین کے لحاظ سے ایک دوسرے سے مطابقت نہیں رکھتے۔ وہ اس بات کا بھی قائل ہے کہ قرآن دیگر آسانی کتا بوں کا مقروض ہے اور وہ تدریجی و حی پر بھی یقین نہیں رکھتا۔

خلاصہ یہ کہ اس دور میں مستشر قین کے قرآنی مطالعات میں کلی طور پر قرآن کریم کی بابت ان کارویہ مغرضانہ ہے۔البتہ اس امر سے بھی چیٹم پوشی نہیں کی جاسکتی کہ اس دور کی آخری صدیوں میں Martin مغرضانہ ہے۔البتہ اس امر سے بھی چیٹم پوشی نہیں کی جاسکتی کہ اس دور کی آخری صدیوں میں ایک متفاوت لی اصلاح طبی کی تحریک اور عقل پرسی کی پیدایش نے یورپ کے کئی علاقوں میں ایک متفاوت فضا ایجاد کی۔ للذا پہلی بار مارٹن لتھر کے تعاون سے قرآن کریم کا عربی متن جیپ سکا۔(12) نیز اسی تحریک کے تحت قرآن کریم کے بارے میں کچھ منصفانہ تصنیفات بھی منظر عام پر آئیں اور Riland کی کتاب "مجہ ی دیانت کے بارے میں " بھی جیپ کر منظر عام پر آئی۔(13)

### استشراقي مطالعات كالتيسرادور

استشراقی مطالعات کا تیسرا دور اٹھار ہویں صدی عیسوی سے شروع ہوتا ہے اور موجودہ صدی تک پھیلا ہوا ہے۔ اس دور میں بعض ایسے حوادث رونما ہوئے کہ جن کے سبب یورپ میں دینی مطالعات اور بالخصوص اسلام کے بارے میں مطالعات میں ایک نمایاں تبدیلی آئی۔اس دور میں استشراق کے مفہوم جن اسباب کے سبب تبدیلیاں آئیں وہ درج ذیل ہیں :

- 1. روش خیالی کی تحریک: (Enlightment) اس تحریک میں اس بات پر خاصا زور دیا گیا که تمام عقائد اور علوم میں عقلی تاملات کا عضر شامل کیا جائے۔
- 2. وجودی فلسفہ: (Positivism) دین داروں کے مقابلے میں علم مداروں کی کامیابی کے بعد ایک نعرہ یہ سامنے آیا کہ معرفت اور شاخت کا تنہا منبع اور سرچشمہ، حس اور تجربہ ہے۔ وجودیت کے اس فلسفے کے مطابق حقائق ہستی فقط وہی تھے جو انسانی حواس کی دستر س میں آسکیں۔ یورپ میں اس فلسفے کے مطابق حقائق ہستی فقط وہی تھے جو انسانی حواس کی دستر س میں آسکیں۔ یورپ میں اس فلسفے کے رواج کا ایک اثر یہ ہوا کہ یورپی معاشر ہے پر حاکم عیسائیت کی تعلیمات کی اجارہ داری ختم ہوئی اور مقدس متون کے نقادانہ مطالعہ کا سلسلہ شروع ہوا۔ اسی طرح تاریخی مطالعہ میں بھی حدس و گمان پر مبنی دعووں کی گنجائش باقی نہ رہی۔ بے دلیل دعووں کا راستہ بند ہوا اور تاریخی مطالعات کی تنہا دلیل، تاریخی منابع قراریائے۔
- 3. کثرت پرستی: (Pluralism) اس مکتب کااساسی نعرہ ، مطلق حقیقت کی نفی تھا۔ اس کے مطابق دنیا میں کوئی میآ و تنہا حقیقت اور واحد دینِ نہیں پایا جاتا۔ سب ادیان ومذاہب، حقیقت کے مختلف بیان ہیں۔ یورپ میں اس مکتب کے وجود میں آنے سے گونا گوں ادیان و مذاہب کے مطالعہ کا دروازہ کھل گیا۔
- 4. قوم پرستی: (Nationalism) یورپ میں وطن اور قوم پرستی کی لہریں چلیں۔اس تحریک کے نتیجے میں یورپ نے اپنی زبان و ثقافت کو اہمیت دی اور دیگر زبانوں میں موجود لٹریچر کا بھی ترجمہ قومی زبانوں میں ہونے لگا۔ اس کا لازمی نتیجہ یہ نکلا کہ قرآن کریم کے پرانے ترجموں کو نظرانداز کرتے ہوئے جدید تراجم منظر عام پر آئے اور یوں پور پیوں کو قرآن کے متن سے منتقیم استفادہ کرنے کا موقعہ ملا۔

5. استعار: انیسویں صدی بوڑھے استعار کے عروج کا دور ہے۔ اس دور میں کئی مسلمان علاقے استعاری طاقتوں کے زیر تسلط چلے گئے۔ لیکن اس کا ایک فائدہ یہ ہوا کہ یہ دور محققین کے لیے حقیقی اور عینی شاخت کا امکان ساتھ لے کرآیا۔ استعار، جہاں جہاں گیا، وہاں اس کے محققین کو یہ موقعہ ملا کمہ مسلمانوں کی تہذیب اور اسلامی تعلیمات کا قریب سے مطالعہ کریں۔ البتہ استعاری مزاج نے بعض محققین کی آئکھیں بھی بندر کھیں اور وہ غرور و نخوت کی عینک اتار کر حقائق نہ دیکھ سکے۔

مذکورہ بالا مکاتب کے ساتھ دیگر جن مکاتب کا اضافہ کیا جاسکتا ہے، ان میں سکولاریزم، ہم منونک، اور تطبیق مطالعات وغیرہ ہیں۔ مذکورہ بالا مکاتب نے اپنے تمام تر نقائص کے باوجود یورپی ذہن پر افکار کے سنے در پیج کھولے۔ البتہ نتائج ہمیشہ مثبت اور پہندیدہ نہ تھے، بلکہ ایک طرف سے عیسائی مشنری مذاہب کا حضور اور جدید فرقوں کی فعالیت اور دوسری طرف عالم اسلام کا ضعف اور مغرب پرستی موجب بنی کہ لوگوں کا ایمان کمزور پڑ جائے اور دین وایمان کی بابت نت نئے شبہات معرض وجود میں آئیں۔ بہر صورت، کلی طور پر سابقہ ادوار کی نسبت استشراقی مطالعات کے تیسرے دور میں رجحان بہتر رہا اور اس دور کی در خثانی انجی باقی ہے۔ اس دور کی ایک اہم خوبی ہیہ ہے کہ اس میں یورپیوں کے ہمراہ مسلمانوں کو بھی استشراق ہے۔ اس دور کی ایک اہم خوبی ہیہ ہے کہ اس میں یورپیوں کے ہمراہ مسلمانوں کو بھی استشراق کے عمل میں شراکت دی گئے۔ نیز بحث کا ماحول بھی عالمانہ اور ماہر انہ تر ہوا۔ یہ وہ دور تقاجب خود اہل یورپ کی نصنیفات پر نقد و تبعرہ کرتے، خود مشتشر قین نے اپنے خلاف یہ مسلمانوں کو مستشر قین نے اپنے خلاف نقادانہ تبھرے کیوں مستشر قین نے اپنے خلاف نقادانہ تبھرے کیوں میان مورکا جائزہ لیں گے جن کے سبب مستشر قانہ مطالعات کو وسعت ملی۔ نظادانہ تبھرے کو وسعت ملی۔

### استشراقي مطالعات مين وسعت

استشراقی مطالعات کے تیسرے دور میں جن عوامل کے سبب پوری دنیامیں ان مطالعات کو وسعت اور تقویت ملی وہ درج ذیل ہیں :

ا۔ دنیا کے مختلف مناطق اور ممالک میں استشراق کے موضوع پر سیمینارز اور پر و گرامز منعقد ہوئے۔ بیہ پرو گرامز جن پر ایک خاص نظم حاکم تھا، ان میں تحقیقی مواد پیش کیا جاتا اور مختلف موضوعات پر یور پی دانشوروں کے ساتھ ساتھ مسلمان دانشوروں سے بھی استفادہ کیا جاتا۔ یہ نشستیں ۱۹۰۱میں قاہرہ میں، ۱۹۱۰ میں ایڈ نبر گ میں، ۱۹۲۲ میں بیت المقدس میں، ۱۹۲۴ میں ماسکو میں، ۱۹۱۱ میں لکھنو میں اور ۱۹۶۴ میں روم میں منعقد ہو کیں۔ بعض سیمینارز اور نشستوں میں بعض مسلمانوں کی تحقیقات بھی پیش کی گئیں۔

مثال کے طور پر 1986 میں جرمنی میں انجینئر بازرگان کی تحقیق "قرآنی سور توں اور آیات کے نزول کی ترتیب" پیش کی گئ اور باوجود اس کے کہ مستشر قین بازرگان کاریاضی کا نظریہ نہ سمجھ پائے، انہوں نے اس کی تحقیق کو پذیرائی دی۔(15) اس حوالے سے آخری نشست میں قرآن کریم کی تفییر کی تاریخ کے مختلف زاویوں پر پیش کیے جانے والے مقالات کا مجموعہ ایک جلد میں "اکیسویں صدی کے آغاز میں تفییر کی مطالعات "کے نام سے حجیب کرسامنے آیا۔(16)

۲۔ مشرق شناسی کے ہر انسٹیٹیوٹ نے کم و بیش کوئی نہ کوئی مجلّہ نکالا۔ ان مجلات میں سے بعض مجلے تو کئ صدیوں سے حصِپ رہے ہیں۔ آج تین سو سے زائد عناوین پر یہ مجلات حصِپ رہے ہیں جن میں شرق شناسی سے مربوط مسائل پر جدید ترین تحقیقات، مقالات کی صورت میں حصِپ رہی ہیں۔(17)

سوآج بورپ میں شاید ہی کوئی ایسادارالحکومت ہو جہاں مشرق شناسی کا کوئی مرکز، کوئی اکیڈمی یا کوئی مرکز، کوئی اکیڈمی یا کوئی کرسی موجود نیر ان کرسی موجود نیر ان اداروں کے شعبہ جات مسلمان ممالک میں بھی موجود ہیں۔ان مراکز میں پورپی اور مسلمان نوجوانوں کو استشراقی تعلیمات دی جاتی ہیں۔ بعض روشن خیال مسلمان مفکرین بھی انہی مراکز سے فارغ التحصیل ہیں۔

۷۔ آج بھی یورپ کے کئی ناشریں کا عمدہ کام اسلامی اور قرآنی موضوعات پر مواد کی اشاعت ہے۔ ان نشریاتی اداروں سے چھپنے والی کتابوں کی تعداد، مسلمان ممالک میں چھپنے والی کتابوں کی تعداد سے کم نشریاتی اداروں سے چھپنے والی کتابوں کی تعداد سے کم نہیں ہے۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ اسلام کے بارے میں ان مراکز سے ۱۸۰۰ عیسوی سے لے کر ۱۹۵۰ عیسوی کے در میان ساٹھ مزار کتابیں حجب چی ہے۔ نیز ان مراکز سے اسلام اور قرآن کے بارے میں ۱۹۰۷ سے در میان ساٹھ مزار کتابیں حجب چی ہے۔ نیز ان مراکز سے اسلام اور قرآن کے بارے میں ۱۹۰۷ سے متشر قین کی تالیفات کی تفصیل جانے کیلئے Index Islamicus مطالعہ فرمایئے۔

چاري ہے۔۔۔۔۔

1 - Oxford Dictionary, Oxford University Press, P. 18.

2۔ شرق شنای؛ ادوار د سعید، ترجمه عبد الرحیم گواہی، دفتر نشر فرہنگ اسلامی، تهران، اول، ۱۳۷۷ش۔ ص ۳۷۷۔ مزید مطالعہ کیلئے ملاحظہ فرمایئے: غرب زدگی، جلال آل احمہ؛ مجلّہ مشکوۃ، شارہ ۱۹و۱۹ "دیدگاھہای شفیعی کد کنی"۔

3- دايرة المعارف بزرگ اسلامي ؛ زير نظر كاظم موسوى ، مركز دايرة المعارف بزرگ اسلامي ، تهران ، • ٧ ١٣ ش ؛ ج ٢٧ ، ص ٥٢٥

4- برخورد آرای مسلمانان و مسیحیان؛ ویلیام مونتگمری وات، ترجمه محمد حسین آریا؛ دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تهران،

۳۷سا،اول؛ص۷سا۔

5-الفكر الاستشراقي؛ تاريخه و تقويمه، محمد الدسوقي، قم، اول، ١٣١٦، ق؛ صص ٢٨ تا ٣٠٠ـ

6۔ایضا، ص ۴۳۔

7\_درآستانهٔ قرآن؛رژی بلاشر، ترجمه محمود رامیار، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تهران، اول، ۲۱ ۱۳، ش؛ ص ۲۹۳\_

8\_رویکرد خاور شناسان به قرآن و تحلیل آن؛ تقی صاد قی، فر ہنگ گستر؛ تهر ان، 29 ۱۳ ع ۲۰۰۰

9\_ برخور د آرای مسلمانان ومسیحیان ؛ص ۴۴ ۱۸

10\_رویکرد خاور شناسان به قرآن و تخلیل آن؛ ص ۳۹\_

11-اسانیای اسلامی-

12\_مزيد اطلاعات كيلئے ملاحظه فرمائئے: مجلّه ترجمان وحي؛ شاول، صص ۴٧ تا ٨٣\_

13\_موسوعة المستشر قين، عبدالرحمان بدوي؛ دار العلم للملاميين، بير وت، اول، ١٩٨٣، ص ١٩١\_

14-ان اعتراضات کے نمونے H. Motzki کی تالیفات میں دیکھے جاسکتے ہیں۔

15\_مجلِّه نشر دانش؛ سال ۲، ش۱، صص ۷۲ و ۷۳\_

16-اس نشست كى تفصيلات كيليّ ويكهيه:

. Approaches to the history of the interpretation of Quran; A. Rippin

17 \_ آراء المستشر قين حول القرآن و تفيسر ؛ عمر بن ابرا هيم رضوان، دار الطبيبه ، رياض، بي تاص ۵۳ \_

18 ـ رسالة القرآن، ش ۱۱، ۱۳ ۱۳ ق، ص ۱۸ ا ـ

حواله جات

# عظمت امل بیت ملیم اللام کی روش ترین سند

سید رمیزالحن موسوی \*

srhm2000@yahoo.com

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس دنیا سے رخصت ہوتے وقت اپنی اُمت کی ہدایت و راہنمائی کے لیے دو گرانقدر چیزوں کو چھوڑ گئے۔ ان میں سے ایک اللہ کی کتاب اور دوسرے آپؓ کے اہل بیت اطہار ہیں۔ جو ان کے ساتھ تمسک رکھے گاوہ کبھی گر اہ نہ ہوگا۔ قرآن وہ سر چشمہ ہدایت ہے، جو ہر دور کے تشکان حق کو ان کے ظرف و اہلیت کے مطابق سیر اب کرتا ہے۔ اس کی راہنمائی ایس جامع ، ہمہ گیر اور ممکل ہے کہ اگر اس کا آب زلال اس کے حقیق سر چشمہ سے حاصل کیا جائے تو پھر کسی اور قطرہ آب کی ہم گرا حتیاج باتی نہیں رہتی۔ اس مقالے ہیں علوم قرآن کو مختصر اور حامع انداز میں اہل بیٹ کی زبانی پیش کرنے کی سعی کی گئی ہے۔

نج البلاغہ میں امیر المومنین علی علیہ اللا علوم قرآن کو مختصر مگر جامع اندازیدں یوں پیش کرتے ہیں: آپ نے تہارے در میان تمہارے پر وردگار کی کتاب (قرآن کریم) کو چھوڑا ہے، جس کے حلال وحرام، فرائض و فضائل، انتخ و منسوخ، رخصت و عزیمت، خاص وعام، عبرت وامثال، مطلق و مقید، محکم و متثابہ سب کو واضح کر دیا تھا۔ مجمل کی تفییر کر دی تھی، گھیوں کو سلجھادیا تھا۔ اس میں بعض آیات ہیں جن کے علم کا عہد لیا گیا ہے اور بعض سے ناوافقیت کو معاف کر دیا گیا ہے۔ بعض احکام کے فرض کا کتاب میں ذکر کیا گیا ہے اور سنت سے ان کے منسوخ ہونے کا علم حاصل ہوا ہے۔ یاسنت میں ان کے وجوب کاذکر ہوا ہے۔ جب کہ کتاب میں ترک کرنے کی آزادی کاذکر تھا۔ بعض احکام ایک وقت میں واجب ہوئے ہیں اور مستقبل میں ختم کر دیے گئے ہیں۔ اس کتاب میں بھی تفریق ہے کیمرہ ہیں جن کے لیے آتش جہنم کی دھمکیاں ہیں، پچھ صغیرہ ہیں جن کے لیے مغفرت کے تو قعات پیدا کئے ہیں۔

کچھ اعمال ایسے ہیں، جن کا مختصر بھی قابل قبول اور زیادہ کی بھی گنجائش پائی جاتی ہے۔ امام علیؓ نے اپنے اس مختصر سے کلام میں علوم قرآن کے تقریباً تمام شعبوں کا تذکرہ کر دیا ہے۔ آج علوم قرآن کے ماہرین نے نہج البلاغہ کے اس خطبے میں ذکر شدہ مطالب کو علوم قرآن کی اہم اصطلاحات قرار دیا ہے۔ اس مقالے میں انہی قرآنی اصطلاحات کی خود قرآن کی روشنی میں وضاحت کی جائے گی۔

<sup>\*</sup>\_اسشنٹ پروفیسر وفاقی نظامت تعلیمات،اسلام آباد

الله تعالی نے انسان کو اس زمین پر اپنا نائب بنا کر بھیجا ہے۔ اس کی ہدایت کے لیے اپنی طرف سے کتابیں اور صحائف وقا فوقا نازل کر تارہا۔ یہ رشد ہدایت کا سلسلہ حضرت آدم علیہ انسانوں کی ہدایت کے لیے پیارے نبی حضرت محمہ صلی الله علیہ وآلہ وسلم پر اختتام پنیر ہوا۔ الله تعالی نے انسانوں کی ہدایت کے لیے آپ (ص) پر قرآن کریم نازل کیا، جو عربی زبان میں ہے۔ آپ (ص) او گوں کو تاریکی اور گراہی سے نکال کو نور اور ہدایت کی طرف لے آئے۔ آپ (ص) اس دنیا سے رخصت ہوتے وقت اپنی اُمت کی ہدایت و راہنمائی کے لیے دو گرانفذر چیزوں کو چھوڑ گئے۔ ان میں سے ایک الله کی کتاب جو قرآن کریم ہے اور دوسرے آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے اہل بیت اظہار ہیں۔ یہ دونوں قیامت تک ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے۔ جو ان کے ساتھ تمسک رکھے گا وہ کبھی گمراہ نہ ہوگا۔ قرآن وہ سر چشمہ ہدایت ہے، جو ہر دور کے تشکان حق کوان کے طرف واہلیت کے مطابق سیر اب کرتا ہے۔

انسانوں کو ہر قدم اور ہر موڑ پر اسر ار اللی اور ہدایت کی ضرورت ہے۔ اس کی راہنمائی ایسی جامع، ہمہ گیر اور مکل ہے کہ اگر اس کاآب زلال اس کے حقیقی سرچشمہ سے حاصل کیا جائے تو پھر کسی اور قطرہ آب کی ہر گز احتیاج باقی نہیں رہتی۔ للذامیں نے اپنی رشد و ہدایت کے لیے ضروری سمجھا کہ علوم قرآن کو مخضر اور جامع انداز میں اہل بیت کی زبانی پیش کروں تو، میں نے نبج البلاغہ کا انتخاب کیا، جس میں امیر المومنین حضرت علی علیہ اللائے جوعلوم القرآن اور احکام القرآن کا مخضر تعارف کرایا ہے اس کو پیش کروں۔ امیر المومنین حضرت علی علیہ اللائم نے قرآن کریم کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے:

" تَعَلَّمُوا الْقُرَآنَ فَإِنَّه اَحْسَنُ الْحَدِيثِ وَ تَفَقَّهُوا فِيهِ فَإِنَّهُ رَبِيعُ الْقُلُوبِ وَاسْتَشْفِعُوا بِنُورِ فِ فَإِنَّهُ وَبِيعُ الْقُلُوبِ وَاسْتَشْفِعُوا بِنُورِ فِ فَإِنَّهُ وَبِيعًا الشَّدُورِ وَ اَحْسنُوا تِلَاوَتَهُ فَإِنَّهُ اَحْسَنُ الْقَصَص " (1)

لینی: '' قرآن کاعلم حاصل کرو کہ وہ بہترین کلام ہے۔ اس میں غور و فکر کرو کہ بیہ دلوں کی بہار ہے۔اس کے نور سے شفاء حاصل کرو کہ بیہ سینوں میں چیپی ہوئی بیاریوں کے لیے شفاہے اس کی بہترین تلاوت کرو کہ اس کے قصے زیادہ فائدہ مند ہیں۔''

اسی طرح ایک اور مقام پر ارشاد فرماتے ہیں:

''وَعَلَيْكُمْ بِكِتَابِ اللهِ فَإِنَّهُ الْحَبُلُ الْمَتِينُ وَالنُورُ الْمُبِينُ وَالشِّفَآءُ النَّافِع وَالرِّى النَّاقِعُ وَالعِصْمَةُ لِلْمُتْمَسِّكِ وَالنَّجَاةُ لِلْمُتَعَلِّقِ'' (2) لیعنی: "تم اپنے رب کی کتاب پر عمل کرو، وہ ایک مضبوط رسی ہے، ایک روشن نور ہے، ایک نفع بخش شفاء ہے، ایک پیاس بجھانے والی سیر ابی ہے، اس سے متمک رہنے والوں کے لیے سامان حفاظت ہے، اور وابستہ رہنے والوں کے لیے نجات ہے۔"

امیر المومنین علی <sup>علی اسلا</sup>علوم قرآن کو مختصر مگر جامع انداز میں یوں پیش کرتے ہیں:

"كِتَاب رَبِّكُمْ فِيكُمْ، مُبَيِّناً حَلاَلَهُ وَحَمَامَهُ، وَفَرَائِضَهُ وَفَضَائِلَهُ، وَنَاسِخَهُ وَمَنْسوخَهُ، وَرُخْصَهُ وَعَزَائِمهُ، وَخَاصَّهُ وَعَامَّهُ، وَعَرَائِمهُ، وَخَاصَّهُ وَعَامَّهُ، وَعَلَيْهِ وَمُحْكَمَهُ وَعَامَّهُ وَعَلَيْهِ وَمُوَسَّعِ عَلَى الْعِبَادِ فِي جَهْلِهِ، وَمُوسَّع عَلَى الْعِبَادِ فِي جَهْلِهِ، وَبَيْنَ مُأْخُوذِ مِيثَاقٍ فِي عِلْمِهِ، وَمُوسَّع عَلَى الْعِبَادِ فِي جَهْلِهِ، وَبَيْنَ مُخْمَلَهُ، وَمُرَخَّصٍ فِي مُمْبَلَكُ وَمُرَخَّسٍ فِي السُّنَّةِ الْمُنْ وَمُرَخَّسٍ فِي السُّنَّةِ الْمُنْ يَنْ مَحَادِمِهِ: مِنْ كَبِيرٍ اوْعَلَى الْكِتَابِ تَرْكُهُ، وَبَيْنَ وَاجِبٍ بِوَقْتِهِ، وَزَائِلٍ فِي مُسْتَقْبَلِهِ، وَمُبَالَيْنُ بَيْنَ مَحَادِمِهِ: مِنْ كَبِيرٍ اوْعَلَى عَلَيْهِ نِيرَانَهُ، اوَمُعَيْرٍ اوْمَدَ لَهُ عُفْمَ اللهُ ، وَيُعْلِمُ فَي الشَّنَةُ مُونِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

لین : "آپ نے تمہارے در میان تمہارے پرور دگار کی کتاب (قرآن کریم) کو چھوڑا ہے، جس
کے حلال و حرام ، فرائض و فضائل ، ناسخ و منسوخ ، رخصت و عزیمت ، خاص و عام ، عبرت و
امثال ، مطلق و مقید ، محکم و متابہ سب کو واضح کر دیا تھا۔ مجمل کی تفییر کر دی تھی ، تھیوں کو
سلجھا دیا تھا۔ اس میں بعض آیات ہیں جن کے علم کا عہد لیا گیا ہے اور بعض سے ناوافقیت کو
معاف کر دیا گیا ہے ۔ بعض احکام کے فرض کا کتاب میں ذکر کیا گیا ہے اور سنت سے ان کے
منسوخ ہونے کا علم حاصل ہوا ہے۔ یا سنت میں ان کے وجوب کا ذکر ہوا ہے۔ جب کہ کتاب
میں ترک کرنے کی آزادی کا ذکر تھا۔ بعض احکام ایک وقت میں واجب ہوئے ہیں اور مستقبل
میں ختم کر دئے گئے ہیں۔ اس کتاب کے محرمات میں بھی تفریق ہے کچھ کبیرہ ہیں جن کے لیے
میں ختم کر دئے گئے ہیں۔ اس کتاب کے محرمات میں بھی تفریق ہے کچھ کبیرہ ہیں جن کے لیے
آئش جہنم کی دھمکیاں ہیں، کچھ صغیرہ ہیں جن کے لیے مغفرت کے تو قعات پیدا گئے ہیں۔ پچھ
آئش جہنم کی دھمکیاں ہیں، کچھ صغیرہ ہیں جن کے لیے مغفرت کے تو قعات پیدا گئے ہیں۔ پچھ

ت**جزیہ** نھیاں د

نے البلاغہ کے اس خطبہ سے درج ذیل علوم القرآن کے اقسام واضح ہوتے ہیں:

#### اله حلال وحرام

حلال: تمام وه کام جن کوانجام دینا جائز ہے۔

حرام: تمام وه کام جن کوانجام دیناحرام اور گناه\_

حضرت امیر المومنین علی علی علی است فرماتے ہیں اس قرآن کریم میں حلال کا ذکر بھی موجود ہے اور حرام کا بھی جیسے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

"وَأَحَلَّ اللَّهُ الَّبِيُّعَ وَحَرَّا مَر الرِّبَا" (4)

لعنى: "الله تعالى نے تجارت كو حلال قرار ديا ہے اور سود كو حرام كيا ہے۔"

### ۲\_ فرائض و فضائل

فرائض: تمام وه کام جن کو انجام دینافرض ہے۔ .

فضائل: تمام وہ کام جن کوانجام دینامستحب ہے۔

قرآن کریم میں فرائض بھی موجود ہیں اور فضائل لینی مستحبات بھی ہیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم میں فرائض بھی موجود ہیں جیسے نماز ، روزہ ، جج ، زکوۃ وغیر کاذکر ہے۔ اسی طرح مستحبات کا بھی ذکر ہے، مثلًا" فَإِذَا الصَّلَاٰةَ فَاذُكُنُواْ اللّهَ قِیَامًا وَقُعُودًا وَعَلَی جُنُوبِكُمْ فَإِذَا الصَّلَاٰتَ مُل ہو فَاقِیمُواْ الصَّلاٰةَ إِنَّ الصَّلاٰةَ اِنَّ السَّلاَةَ مِن اللّهُ عَلَی اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَاللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ عَلَیْ اللّهُ عَا

اس آیت کریمہ سے بیدامر واضح ہورہا ہے کہ فرض نماز کے بعد اللہ تعالی کی یاد مستحبات میں شامل ہے للذاس آیت کریمہ میں فرائض اور مستحبات دونوں کا ذکر موجود ہے۔ ان دونوں میں احکام خمسہ کا ذکر موجود ہے۔ کو نکہ پہلے تیک میں حلال جس میں مباح اور مکروہ بھی شامل ہے، دوسرے حرام کا حکم ہے۔ دوسرے شک کیونکہ پہلے تیک میں حلال جس میں مباح اور مکروہ بھی شامل ہے، دوسرے حرام کا حکم ہے۔ دوسرے شک یہا فرائض کا اور مستحبات کا ذکر ہے اسی طرح ان دونوں شکوں میں پانچوں احکام جنہیں احکام خمسہ (یعنی فرائض، مستحبات، مباح، مکروہات اور حرام) کہا جاتا ہے اور بہی احکام ہیں جن پر فقہ اسلامی کا دارومد ارہے۔

#### سو\_ ناسخ ومنسوخ

ناسخ و منسوخ: اس سے مراد وہ حکم ہے جو کسی ثابت حکم کو نص کے ذریعے بر طرف کر دے، بر طرف کرنے والے حکم کو ناسخ کہتے ہیں اور بر طرف ہونے والے کو منسوخ کہتے ہیں۔ امیر المومنین طب السلام فرماتے ہیں کہ اس قرآن کریم میں ناشخ اور منسوخ بھی موجود ہیں۔ ناسخ کی مثال درج ذیل آیت کریمہ میں موجود ہے:

" وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوُنَ مِنْكُمُ وَيَنَدُونَ اَزُواجاً يَتَرَبَّصْنَ بِالْفُسِهِنَّ اَدْبَعَةَ اَشُهُرٍ وَعَشَٰماً فَإِذا بَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَلا جُناحَ عَلَيْكُمُ فِيها فَعَلْنَ فِي اَنْفُسِهنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللهُ بِها تَعْمَلُونَ حَبِيدٌ" (6)

یعنی: '' اورتم میں سے جو وفات پا جائیں اور بیویاں حچوڑ جائیں تو وہ بیویاں چار ماہ دس دن اپنے آپ کو انتظار میں رکھیں، پھر جب ان کی عدت پوری ہو جائے تو دستور کے مطابق اپنے بارے میں جو فیصلہ کریں اس کاتم پر کچھ گناہ نہیں ہے اور اللہ تمہارے اعمال سے خوب واقف ہے۔''

#### منسوخ کی مثال

" وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمُ وَيَنَدُونَ أَذُواجًا وَصِيَّةً لِأَزُواجِهِم مَّتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ عَيْدَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجُنَ فَلاَجُنَاءَ عَلَيْكُمُ وَيَنَدُونَ أَنْفُسِهِنَّ مِن مَّعُرُونِ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ" (7)

لينى: "اور تم ميں سے جو وفات يا جائيں اور بيوياں جھوڑ جائيں، انہيں چاہيے كہ وہ اپنى بيويوں كے بارے ميں وصيت كر جائيں كہ ايك سال تك انہيں (نان و نفقہ سے) بہر مندر كھا جائے اور كر بارے ميں وصيت كر جائيں كہ ايك سال تك انہيں تو دستور كے دائرے ميں رہ كر وہ اپنے ليے گھرسے نہ نكالى جائيں، پس اگر وہ خود گھر نكل جائيں تو دستور كے دائرے ميں رہ كر وہ اپنے ليے جو فيصلہ كرتى ہيں تمہارے ليے اس ميں كوئى مضائقہ نہيں ہے اور الله بڑا غالب آنے والا، حكمت والا ہے۔

#### ۷-رخصت وعزیمیت

ر خص: رخص سے مراد وہ احکام ہیں جن کی مخالفت کی اجازت ہے اور انہیں ترک کردینا جائز ہوتا ہے بشر طیکہ خاص حالات میں ایسی مخالفت کے اسباب موجود ہوں، جیسے مجبوری کی حالت میں مردار کے کھانے کی اجازت ہے۔

عزیمت: عزائم سے مراد وہ احکام ہیں جن کی مخالفت کسی بھی حالت میں جائز نہیں ہے، جیسے تو حید اور دیگر اعتقادات کااقرار وغیر ہ۔

امیر المومنین علی علی طبی<sup>اللا</sup> فرماتے ہیں کہ اس نے قرآن کریم کے رخص اور عزائم کو واضح کر دیا تھا۔ قرآن کریم کی رخصت مثال: " إِنَّهَا حَهَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِوَمَا أُهِلَّ بِهِلِغَيْرِ اللّهِ فَمَنِ اضْطُهَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ" (8)

یعنی: "اس نے تمہارے اوپر مر دار، خون، سوئر کا گوشت اور جو غیر خداکے نام پر ذرج کیا جائے، اس کو حرام قرار دیا ہے پھر بھی اگر کوئی مجبور و مضطر ہو جائے اور حرام کا طلبگار اور ضرورت سے زیادہ استعال کرنے والانہ ہو تواس کے لیے کوئی گناہ نہیں ہے۔

عزیمت کے متعلق قرآن کریم کاارشاد ہے

" وَلاَ يُشْمِكُ بِعِبَا دَةِ رَبِّهِ أَحَدًا" (9)

لعنی: ''اینے رب کی عبادت میں کسی اور کو شریک مت کرنا۔ ''

اسی طرح ایک اور مقام پر ارشاد ہے:

" فَاعْكُمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ" (10)

یعنی: " جان لو کہ اللہ تعالی کے علاوہ اور کوئی معبود نہیں۔"

#### ۵\_خاص وعام

عام و خاص: عام سے مراد وہ لفظ اور موضوع ہے جو اپنے تمام اجزاء پریاجزئیات پریکساں بولا جائے، جبکہ خاص اس کے برعکس ہے۔ حضرت امیر المومنین علی علیہ اللام فرماتے ہیں کہ اس نے قرآن کریم کے عام و خاص کو بیان کیا ہے۔

عام كى مثال:

" وَأَقِيهُوا الصَّلاَةَ وَ آتُوا الزَّكَاةَ " (11)

لعيني: " نماز قائم كرواور ز كوة ادا كرو-"

"وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءِ عَلِيمٌ" (12)

خاص کی مثال:

" وَجَاءَمِنُ أَقُصَى الْمَدينَةِ رَجُلٌ" (13)

لعنی: "شهر کے ایک حصے سے ایک شخص آیا۔"

اسی ایک اور مقام پر اللہ تعالی کاار شاد ہے۔

" يَا بَنِي إِسْرَ آئِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعَبْتُ عَلَيْكُمُ وَأَنِّ فَضَّلْتُكُمُ عَلَى الْعَالَمِينَ " (14)

یعنی: '' اے بنی اسرائیل میر ی ان نعمتوں کو یاد کروجو میں نے تمہیں عنایت کی ہیں اور میں نے تمہیں عالمین پر فضیات عطا کی ہے۔''

اس آیت میں لفظ عام ہے لیکن معنی خاص ہے اس لیے کہ انہیں صرف اپنے زمانے کے لوگوں پر بعض مخصوص چیز وں کی وجہ سے فضیلت حاصل تھی۔

#### ۲\_عبرت وامثال

عبرت: الیمی آبات جن سے انسانوں کو درس عبرت حاصل ہو۔

امثال: اليي آيات جن ميں انسانوں كو سمجھانے كے ليے مثاليں پیش كی گئی ہیں۔

حضرت علی ملیهاللاافرماتے ہیں: کہ اس قرآن کریم میں عبر وامثال کاذ کر موجود ہے۔

لفظ عبر، عبرت کی جمع ہے، جو عبور سے لیا گیا ہے، جس کے لغوی معنی ہیں: جسم کا ایک مکان سے دوسر کے مکان میں منتقل ہونا۔ اس کا اصطلاحی معنی ہے: مختلف اسباب میں سے کسی ایک سبب کے ذریعے انسانی ذہمن کا ایک چیز سے دوسر ی چیز کی طرف منتقل ہونا۔ جیسے انسان کسی مصیبت اور غم زدہ انسان کو دیکھ کر فوراً پنی طرف منتقل ہوتا ہے کہ الی مصیبتیں مجھ پر بھی نازل ہو سکتی ہیں۔ للذا اس طرح اس انسان میں دنیاسے بے رغبتی اور آخرت کی طرف رجان پیدا ہو جاتا ہے۔ اسی طرح قرآن کریم میں فرعون کے انجام کو بیان کیا گیا ہے کہ وہ کیو ککر دنیا اور آخرت کے عذاب میں گرفتار ہوا ہے۔ اس واقعہ میں ان لوگوں کے لیے عبرت ہے، جن کے دل میں خوف خدا ہے اور ان پر شقاوت، سنگدلی اور قساوت کے پر دے نہیں گرفتار ہوا ہے۔ اس واقعہ میں ان لوگوں کے لیے عبرت ہے، جن کے دل میں خوف خدا ہے اور ان پر شقاوت، سنگدلی اور قساوت کے پر دے نہیں گرفتار ہوئے ہیں۔ جیسا کہ قرآن کریم میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

"فَأَخَذَى لا اللهُ فَكَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولِي" (15)

لینی: '' پس اللہ نے اسے دنیااور آخرت دونوں کے عذاب میں گرفتار کرلیا۔''

اس آیت کریمہ سے یہ بات واضح ہو رہی ہے کہ تم لوگ بھی اسی فرعون کے عبر تناک واقعے اور اس کی عبر تناک واقعے اور اس کی عبر تناک مزاسے سبق سیکھواور ایک ہی اللہ کے خالص بندے بن جائیں ورنہ تمہارا بھی انجام اس فرعون جیسا ہوگا۔ جس کے بتیجہ میں وہ انسان جن کے دلوں میں ذراسا خوف خدا ہوگا تو وہ راہ راست پر آجائیں گے اور اپنی بدا عمالیاں ترک کر دیں گے ، کیونکہ انہوں اپنی آنکھوں کے سامنے اللہ کے ایک نافر مان ظالم اور جابر شخص کا انجام دیکھ لیا ہے۔

کبھی کبھی ابیا بھی ہوتا ہے کہ انسان کسی صنعت اور قدرت کے آثار کو دیجے کر ذہن میں صانع اور قادر کے وجود اور اس کی صفات کمال کی طرف منتقل ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

" يُقَلِّبُ اللهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَا رَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي الْأَبْصَارِ" (16)

یعنی: '' الله ہی رات اور دن کوالٹ بلیٹ کرتار ہتا ہے اور یقینااس میں صاحبانِ بصیرت کے لئے سامان عبرت ہے۔''

اسی طرح ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

" وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُم مِّهَا فِي بُطُونِهِ مِن يَيْنِ فَهُثٍ وَدَمِ لَّبَنَا خَالِصًا سَائِغًا لِلشَّارِبِينَ " (17)

یعنی: '' اور تہمارے لیے حیوانات میں بھی عبرت کاسامان ہے کہ ہم ان کے شکم کے گوہر اور خون کے در میان سے خالص دودھ نکالتے ہیں، جو پینے والوں کے لیے خوشگوار ہے۔

ان تمام آیات میں عقل مند انسانوں کے لیے عبرت حاصل کرنے کے اسباب موجود ہیں۔ اسی طرح امثال کی بات ہے، قرآن کریم میں بہت سی آیات امثال ہیں، جیسا کہ سورۃ جمعہ میں ارشاد ہے:

" مَثَلُ الَّذِينَ حُبِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْبِلُوهَا كَبَثَلِ الْحِمَارِ يَحْبِلُ أَسْفَارًا بِئُسَ مَثَلُ الْقَوْمِ التَّانِينَ كَنَّ بُوا بِالْيَاتِ اللهِ وَاللهُ لاَيَهُدِى الْقَوْمَ الظَّالِدِينَ - " (18)

یعنی: "ان لو گوں کی مثال جن پر توریت کا بار رکھا گیا اور وہ اسے اٹھانہ سکے اس گدھے کی مثال ہے جو کتابوں کا بوجھ اٹھائے ہوئے ہو۔"

اسی طرح ایک اور آیت کریمه میں ارشاد فرماتا ہے:

" مَّثَلُ الَّذِينَ يُنِفِقُونَ أَمُوالَهُمُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَتَثَلِ حَبَّةٍ أَثْبَنَتُ سَبُعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّئَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِبَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيعٌ" (19)

یعنی: '' جو اللہ کی راہ میں اپنے اموال خرچ کرتے ہیں ان کے عمل کی مثال اس دانہ کی ہے جس سے سات خوشے پیدا ہوں اور ہر خوشے میں سوسو دانے ہوں اللہ جس کے لیے جاہتا ہے دگنا بڑھادیتا ہے اور اللہ وسعت والا اور جاننے والا ہے۔''

### ۷۔ مرسل ومحدود (مطلق ومقید)

مرسل سے مراد مطلق ہے جس کی تعریف علم الاصول میں اس طرح بیان کی گئی ہے۔ مطلق ایسالفظ جو عمومی طور پر اپنی جنس کے تمام افراد پر دلالت کرتا ہے۔ حضرت علی علیہ اللہ تعالی نے اس قرآن کریم میں مرسل و محدود لینی مطلق اور مقید کو بیان کیا ہے۔ مطلق ایک ایسالفظ ہے جو اپنی جنس کے تمام افراد پر دلالت کرتا ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد رب العالمین ہے:

" وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأُمُرُكُمْ أَنْ تَذُبَحُواْ بِقَىّ ةَ قَالُواْ أَتَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِدِينَ " (20)

یعن: "اور وہ وقت بھی یاد کروجب موسیؓ نے اپنی قوم سے کہا کہ اللہ کا حکم ہے کہ ایک گائے ذکتے کو۔" کرو۔"

یہاں پر لفظ بقرہ اپنی جنس کے تمام افراد پر کیساں دلالت کرتا ہے۔ظاہریہ ہوتا ہے کہ کوئی بھی گائے ہواسی لیے بنی اسرائیل نے سوالات کئے تھے۔

محدود لیعنی مقید: مقید وہ لفظ ہے جو خاص پر دلالت کرتا ہو۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

" قالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لا ذَلُولُ تُثِيرُ الْأَرْضَ وَلا تَسْقِى الْحَرُثَ مُسَلَّمَةٌ لا شِيَةَ فِيها قالُوا الْآنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوها وَما كادُوا يَفْعَلُونَ " (21)

یعنی: "اس نے کہااللہ فرماتا ہے کہ وہ گائے الیی سدھائی ہوئی نہ ہو وجو ہل چلائے اور کھیتی کو پانی دے۔ بلکہ وہ سالم ہواس پر کسی قتم کا دھیہ نہ ہو۔"

اس آیت کریمہ میں گائے کے خصوصیات بھی لگائی گئی ہیں، جس کی وجہ سے بید لفظ خاص پر دلالت کرتا ہے۔

# ۸\_ محکم و متثابه

محکم وہ آیات ہیں جن کا مفہوم واضح ہواور کسی تفییر کی ضرورت نہ ہو۔امیر المومنین علی علیہ السام فرماتے ہیں کہ اس نے محکم اور منیاں محکم اور ہیں کہ اس نے محکم اور منیاں ہوائے واضح طور پر بیان فرمایا ہے۔قرآن کریم کی ایک آیت کریمہ میں محکم اور مناب آبات کاذکر اس طرح بیان ہواہے:

"هُوَالَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُّخَكَمَاتٌ هُنَّ أُهُ الْكِتَابِ وَأُخُرُمُتَشَابِهَاتٌ فَأَمُّا الَّذِينَ فِي تُعُومِهِمْ ذَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللَّهُ قُلُومِهِمْ ذَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَايَنَّ كَرُّ اللَّأُولُوا الْأَلْبَابِ -" (22) لعن وَبَى ذات ہے جس نے آپ پر وہ کتاب نازل فرمائی ہے، جس کی بعض آیات محکم (واضح) ہیں وہی اصل کتاب ہیں اور کچھ تثابہ ہیں، جن کے دلوں میں کجی ہے وہ فتنہ اور تاویل کی تلاش میں مَثابہات کے پیچھے پڑے رہتے ہیں۔"

اس آیت کریمہ میں محکم اور متثابہ دونوں کاذکر موجود ہے۔ محکم کالفظ باب افعال سے اسم مفعول ہے جو احکم سے اخذ کیا گیا ہے جس کی معنی ہے، پلٹا دینا اور روک دینا ہے۔ اور اسی سے ہی "حاکم " نکلا ہوا ہے اسے حاکم اسی لیے کہتے ہیں کہ وہ ظالم کو ظلم سے روکتا ہے۔ اور اسی سے حکمت بھی ہے اسے حکمت اس لیے کہاجاتا ہے کہ وہ ناشائستہ امور کوانجام دینے سے روکتا ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے:

"إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ -" (23)

لیمنی: ''اللّٰہ انسانوں پر پچھ بھی ظلم نہیں کرتا لیکن انسان اپنے اوپر خود ظلم کرتے ہیں۔'' ملک میں درمان حس کا مفیدہ واضحہ میں اس سمجھنز کے لیے کسی تفسیل کی ضہ میں میں

متثابہ وہ آیات ہیں جن کا مفہوم واضح نہ ہواور اسے سمجھنے کے لیے کسی تفسیر کی ضرورت ہو۔

متثابہ باب تفاعل سے اسم مفعول ہے، جو تشابہ سے اخذ کیا گیا ہے، جس کی معنی ہے دو چیزوں کا آپس میں ایک دوسرے سے جدا نہ کر ایک دوسرے سے جدا نہ کر سکے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں بنی اسرائیل جب گائے ذرئح کرنے کا کہا گیا توانہوں نے جواب میں کہا:

لعنی: " گائے ہمارے نزدیک متثابہ ہو گئی ہے۔"

کیوں کہ الی بہت سی گائیں ہیں جو ایک دوسرے کے ساتھ متثابہ ہیں، یہاں پر تشابہ سے مراد شاہت رکھنا ہے۔ متثابہ کی قرآن کریم میں مثال وہ تمام حروف مقطعات ہیں، جو بعض سور توں کی ابتدامیں آئے ہیں، جس کی معنی کوئی نہیں جانتا سوائے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے یا جس کور سول اللہ نے اس کی تعلیم دی ہے۔ اسی طرح ایک مقام پر اللہ تعالی کاار شاد ہے: "الرَّحْمَنُ عَلَی الْعَرْشِ اللَّتَوَی " (24) یعنی: " رحمان عرش پر متمکن ہو گیا ہے۔"

اس آیت کریمہ سے بیہ ظام ہوتا ہے اللہ تعالی عرش پر متمکن ہے۔ اس آیت کو سیحھنے کے لیے قرآن کریم کی دیگر آیات کی طرف رجوع کیا جائے گا جہال بیہ ذکر ہے کہ جہاں منہ پھیروگے وہاں اللہ کو پاوگے یا ہم ان کی شہ رگ سے بھی زیادہ ان کے قریب ہیں۔ ان میں اللہ تعالیٰ کام ر جگہ پر موجود ہونے کے دلاکل موجود ہیں۔

## 9\_ مجمل ومفسر

مجمل: مجمل وہ آیات ہیں جن کی تفسیر کی ضرورت ہو۔

مفسر: وه آیت ہے جو مجمل کی تفسیر بیان کرتی ہے۔

امیر المومنین علی علی المیان فرماتے ہیں کہ اس میں مجمل بھی ہیں اور مفسر بھی ہیں۔ دوسرے اللفاظ میں بید کہا جاتا ہے کہ قرآن کا بعض حصہ بعض حصے کی تفییر کرتا ہے کچھ آیات مجمل ہیں جن کی تفییر بیان کی گئ ہے۔" وَالْهُطَلَّقَاتُ یَا تَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوْ " (25) ترجمہ: "مطلقہ عور تیں تین قروء تک انتظار کریں گی۔"

اس آیت کریمہ میں قروء کی دو معانی ہیں، ایک حیض اور دوسرے طہر یعنی حیض سے پاک ہونا ہے۔ للذا میہ آیت مجمل ہے اس کی تفییر کی ضرورت ہے کہ نماز کس طرح پڑھی جائے اس کی کتنی رکعت اور کتنے او قات ہیں۔اس کے علاوہ اور بہت سی مثالیں ہیں۔

#### ٠١- گفيول كوسلجهاد ما

امیر المومنین علیہ اللہ افرماتے ہیں کہ اس نے قرآن کریم کے گہرے مطالب کو واضح کر دیا ہے۔ قرآن کریم کے گہرے مطالب کی طرف اشارہ اس آیت کریمہ میں ہے۔ جیسے: " وَمَا یَعْلَمُ تَأُویلَهُ إِلاَّ اللّهُ وَاللّهِ اللّهِ عَلَيْ الْعِلْم کے علاوہ اور کوئی نہیں وَ اللّه اور راسخون فی العلم کے علاوہ اور کوئی نہیں جانیا۔"اس بحث کے بعد امیر المومنین علی علیہ الله اور رائن کریم کی ایک اور تقسیم کی طرف اشارہ کرتے ہیں جس کی وضاحت ذیل میں پیش کی جارہی ہے۔

### اا۔اس میں بعض آیات ہیں جن کے علم کاعبد لیا گیا ہے

امیر المومنین علی علی الله ارشاد فرماتے ہیں کہ قرآن کریم میں کچھ ایسے احکام ہیں جن کے جاننے کی پاپندی علیٰ کہ قرآن کریم میں کچھ ایسے احکام ہیں جن کے جاننے کی پاپندی علکہ کی گئی ہے کہ اس سے چشم پوشی اور بے اعتنائی نا قابل معافی جرم ہے، جیسے اللہ تعالیٰ کی معرفت اور ااس کی توحید کا اقرار۔ اس کے بارے میں قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

" وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آ دَمَر مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشَهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَكَي شَهِدُنا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنُ هَذَا غَافِلِينَ " (27)

یعنی: " (اوراس وقت کو یاد کرو) جب تمهارے رب نے آدم کی اولاد کی پشتوں سے ان کی ذریت کو لے کرانہیں خودان کے اوپر گواہ بنا کر سوال کیا کہ تمہار اخدا ہوں؟ توسب نے کہا کہ بے شک ہم گواہ ہیں۔"

#### ۱۲ بعض سے ناوافقیت کو معاف کردیا گیاہے

امیر المومنین علی علی الله افرماتے ہیں کہ پچھ ایسے احکام ہیں جن سے ناواقف رہنے کی اجازت دی گئی ہے۔ بعنی الیکی متثابہ آیات کہ جس کا علم صرف الله اور راسحون فی العلم کے ساتھ مخصوص کر دیا ہے اور دوسرے لوگوں کو اس کا علم نہ رکھنے کی اجازت دیدی گئی ہے۔ قرآن کریم میں الله تعالی کاار شاد ہے:
''وَمَا یَغْلَمُ تَأْوِیلَهُ إِلاَّ اللّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِی الْعِلْمِ ''(28)

لينى: " اوراس كى تاويل كو صرف الله جانتا ہے اور وہ لوگ جانتے ہیں جو راسحوٰن فی العلم ہیں۔ "

### الد کتاب کا حکم سنت سے منسوخ ہے

امیر المومنین علی علی اللام فرماتا ہے کہ بعض احکام کے فرض کاکتاب میں ذکر کیا گیا ہے اور سنت سے ان کے منسوخ ہونے کاعلم حاصل ہوا ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں حکم ہے:

" وَاللاِّقِ يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِن نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعةً مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَلَيْهِنَّ أَرْبَعةً مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبَيُوتِ حَتَّى يَتَوَقَّاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ٥ وَاللَّذَانَ يَأْتِيانِهَا مِنكُمْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبَيُوتِ حَتَّى يَتَوَقَّاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ كَانَ تَوَابًا زَّحِيًّا." (29)

یعنی: "اور تمہاری عور توں میں سے جو بدکاری کریں ان پر اپنوں میں سے چار گواہوں کی گواہی لواور جب گواہی دے دیں توانہیں گھروں میں بند کر دو یہاں تک کہ موت آجائے یا اللہ ان کے لواور جب گواہی دے دیں توانہیں گھروں میں سے جو آدمی بدکاری کریں انہیں اذیت دو پھر اگر توبہ کر لیے کوئی راستہ مقرر کر دے اور تم میں سے جو آدمی بدکاری کریں انہیں اذیت دو پھر اگر توبہ کر لیں اور اپنے حال کی اصلاح کر لیں تو ان سے اعراض کرو کہ اللہ بہت توبہ قبول کرنے والا اور مہر مان ہے۔"

ان میں سے پہلی آیت کریمہ سے یہ بات واضح ہو رہی ہے کہ جو عور تیں بدکاری کی مرتکب ہوں وہ مرت عرب ہوں وہ مرت کے دم تک اپنے گھروں میں قیدر کھی جائیں۔دوسری آیت سے واضح ہوتا ہے بدکاری کرنے والوں کو ایدادی جائے۔ یہ دونوں آئیتیں منسوخ ہو چکی ہیں جیسا کہ غیر شادی شدہ مر داور عورت کے لیے قرآن کریم میں سوکڑوں کی سزاسنائی گئی ہے۔اللہ تعالی کاارشاد ہے:

" الزَّانِيَةُ وَالزَّانِ فَاجْلِدُواكُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِئَةَ جَلْدَةٍ "(30)

لینی: '' زناکار مر داور عورت کوسوسو کوڑے لگاو۔''

جب شادی شده مر داور عورت کو سنگار کی سزاحدیث نبوی میں سنائی گئی ہے۔ حدیث اس طرح ہے:
حضرت ابو بصیرامام محمد باقر علیہ اللہ اسے روایت بیان کرتے ہیں کہ میں اسی آیت" وللاق یاتین الفاحشة
من نساء کم الی سبیلا "کے بارے بوچھا تو آپ علیہ اللہ ان کے لیے آیت منسوخ ہے، اسی لئے اللہ ان
کے لیے کوئی سبیل پیدا کرے گااس سبیل سے مراد حد ( یعنی شادی شدہ کے لیے رجم اور غیر شادی شدہ
کے لیے جلدے) (31)

## المارسنت كاحكم كتاب سے منسوخ ہونا

امیر المومنین علی علی طبیالا افرماتے ہیں کہ کچھ اعمال ایسے ہیں جن کا بجالا ناحدیث کی روسے واجب ہے لیکن قرآن میں ان کے ترک کرنے کی اجازت ہے۔

امیر المومنین علی علیہ الله کام سابقہ کلام کے بالکل الٹ ہے کیونکہ پہلے یہ کہا گیا تھا کہ قرآن کریم میں وجوب کا حکم تھا لیکن سنت میں اسے منسوخ کیا گیا۔ اس کلام سے یہ بات واضح ہو رہی ہے کہ کچھ ایسے اعمال ہیں جن سنت کی روشنی میں انجام دینافرض تھا بعد میں اللہ تعالی نے قرآن کریم میں ان کے ترک کرنے کا حکم وے دیا۔ جیسا کہ اسلام کی ابتدا میں بیت المقدس کی طرف منہ کرکے نماز پڑھنے کا حکم قرآن کریم میں نہیں ہے یہ حکم صرف حدیث کی روشنی میں تھا۔ یہ حکم قرآن کریم نے منسوخ کر دیا، جیسا کہ ارشاد ہے:

" فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ" (32)

لينى: " پس آپ اپنارخ مىجدالحرام كى طرف موڑ ديں۔"

اس آیت نے بیت المقدس کی طرف رخ کرمے نماز پڑھنے کے حکم کو منسوخ کرکے کعبۃ اللہ کی طرف رخ کرمے نماز پڑھنے کا حکم دیا ہے۔

## ۱۵ بعض احکام کسی وقت واجب ہونے کے بعد مستقبل میں ختم کر دئے گئے ہیں

حضرت امیر المومنین علی <sup>علیہ اللام</sup> فرماتے ہیں کہ اس کتاب میں بعض واجبات ایسے ہیں جن کا وجوب وقت سے وابستہ ہےاور زمانہ آئندہ میں ان کا وجوب بر طرف ہو جاتا ہے۔اس کی مثال پیہ ہے:

" وَأُونُواْ بِالْعَهْدِإِنَّ الْعَهْدَكَانَ مَسْؤُولًا" (33)

لینی: '' تم اینے وعدے پورے کرو کیونکہ وعدہ کے بارے میں یو چھا جائےگا۔''

اس طرح ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

" وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَاهَى تُثُمُ وَلاَ تَنقُضُواْ الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدُ جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللّهَ يَعْدُمُ مَا تَفْعَلُونَ" (34)

لینی: "اور جب کوئی وعده کرو تواہے پورا کرواور اپنی قسموں کو باند ھنے کے بعد نہ توڑا کرو جبکہ تم اللّٰہ کواینے اوپر نگہبان بنا چکے ہو۔"

ان دونوں آیات میں سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ جب انسان کوئی نذر وعہد کرتا ہے تواسے پورا کرنا واجب ہوتا ہے، لیکن جب پورا کر لیا تواس کا وجوب ختم ہو جاتا ہے۔

#### ۱۷\_گنامان کبیره و صغیره

امیر المومنین حضرت علی فرماتے ہیں کہ اس کتاب کے محرمات میں بھی تفریق ہے، کچھ کبیرہ ہیں جن کے لیے آتش جہنم کی دھمکیاں ہیں اور کچھ گناہ صغیرہ ہیں جن کی بخشش کی امید کی جاسکتی ہے۔ یہاں پرامیر المومنین علیہ السائ نے گناہوں کو دو حصوں میں تقسیم کیا ہے ایک وہ جن کے لیے آتش جہنم کی دھمکیاں ہیں اور دوسرے وہ گناہ ہیں جن کے لیے بخشش کی امید کی جاسکتی ہے۔ اس کے بارے میں قرآن کریم میں ارشاد ہے:

" إِن تَجْتَذِبُواْ كَبَالِئِرَمَا اتُنْهَوْنَ عَنْدُنْكُفِّنْ عَنْكُمْ سَيِّئَا تِكُمْ وَنُدُخِلْكُم مُّدُخَلاً كَ<sub>مِل</sub>ِيمًا " (35)

ليعنى: " اگران ميں سے تم گناہان كبيرہ سے جن سے روكا گيا ہے نچے رہو گے تو ہم تمہارے (صغيرہ)

گناہوں سے بھی در گزر كريں گے اور تمہيں عزت والی جگہ (جنت) ميں داخل كريں گے۔"

اس آیت كريمہ سے دونوں فتم كے گناہوں كاذكر ہے، گناہان كبيرہ كی احادیث ميں بہت تفصیل آئی ہے
ليكن ہم طوالت سے نجنے كے ليے اس آیت پر اکتفا كرتے ہیں۔

## ا۔ مخضر عمل بھی قبول ہے اور زیادہ کی بھی گنجائش موجود ہے

"يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ0قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا0نِّصْفَهُ أَوِ انقُصُ مِنْهُ قَلِيلًا0أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرُ آنَ تَرْتِيلًا - "(36)

لیعنی: " اے چادر لیٹینے والے! رات کو کھڑے ہو، مگر تھوڑی رات، آد ھی رات یااس سے بھی کچھ کم کر دویااس سے کچھ بڑھا دواور قرآن کو کھہر کھہر کرپڑھا کرو۔"

اس طرح سورة مزمل كى ايك آيت كريمه ميں اس طرح بيان ہے:

" إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَذِنَ مِن ثُلُثَى اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةٌ مِّنَ النَّيْلِ مَعْكَ وَاللهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَاللهُ عَلَيْكُمُ فَاقْيَ وَطَائِفَةٌ مِّنَ الْقُرْبَانِ" (37) يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ فَاقْيَ وُوا مَا تَيَسَّمَ مِنَ الْقُرْبَانِ" (37) ليعنى: " (اے رسول!) بے شک تمہارا پرودگار جانتا ہے کہ آپ (کبھی) دو تہائی شب کے قریب اور کبھی) نصف شب اور (کبھی) ایک تہائی شب (نماز میں) قیام کرتے ہیں اور تمہارے ساتھ لوگوں کی ایک جماعت بھی قیام کرتی ہے۔ اور اللہ ہی رات اور دن کا اچھی طرح اندازہ کر سکتا ہے، اسے معلوم ہے کہ تم لوگ اس پر پوری طرح سے حادی نہیں ہو سکتے، تواس اس نے تم پر مہر بانی کی ہے تو جناآسانی سے ہو سکے قرآن پڑھ لیا کرو۔"

ان آیات سے بیہ واضح ہوتا ہے کہ نماز تہجد جتنا میسر ہو سے پڑھو تو یہاں پر نماز کو قرآن سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اس لیے کہ نماز شب قرآن کریم کو اپنے اندر سموئے ہوئے ہے اور قرائت قرآن کی مانند ہے اور قرآن کریم نماز میں پڑھا جائے تو دل کو زیادہ لبھاتا ہے۔ اس کا تعلق الیمی قربة الی اللہ عبادات سے جن کا قلیل حصہ بھی مقبول ہے اور لوگوں کے لیے زیادہ سے زیادہ کی گئجائش بھی اس کے اندرر کھی گئی ہے۔

\*\*\*\*

10- گر/19

23\_بونس/۴۴

24\_ط/۵

### حواله جات

1 - نج البلاغه (شرح شخ محمد عبده) جلد نمبرا، خطبه نمبر ١١، ص ٢٣٣٣ 2 - نج البلاغه (نثرح شيخ مجمد عبده) جلد نمبرا، خطبه نمبر ۱۵۲، ص ۳۰۳ 3- نج البلاغه ( شرح شخ محمد عبده ) جلد نمبر ا، خطبه نمبرا، ص ۲۹،۲۸ 4\_بقرہ ۵۷۲ 5\_النساء /١٠٣ 6\_البقره/۴۳۳ 7\_البقره/•۲۴ 8\_البقره/٣كا 9\_الكهف/١١١ 11-البقره/۳۴ 12-البقره/۲۸۲ 13 - لين/٢٠ 14-القره/4 15 \_النازعات/٢٥ 16 - سورة النورام 17\_النحل/٢**٢** 18-الجمعه/۵ 19-البقره/۲۲۱ 20\_البقره/٧٤ 21\_البقره/اك 22\_آل عمران/2

25\_البقره/۲۲۸

26\_آل عمران/2

27\_الاعرا**ف/**121

28\_آل عمران/2

29\_النساء /١٦، ١٥

30\_النور/٢

31۔ تفسیر عیاشی ج ۱، ص ۲۲۷

32\_البقره/۴۸

33\_ بنی اسرائیل/۳۳

34\_النحل/٩١

35-النساء /اس

36\_المزمل/ا\_٣

37\_المزمل/٢٠

# قرآن اور مدیث کی روشنی میں شفاعت کی حقیقت

روش على\*

#### Roshanali007@yahoo.com

اسلامی اعتقادات میں سے ایک اہم عقیدہ "شفاعت" ہے۔ قرآنی آیات کی روشنی میں شفاعت کی دو قسمیں میں۔ ان میں سے ایک اچھی اور دوسری بری سفاعت ہے۔ نیز شفاعت کی چند صور تیں ہو سکتی ہیں: ا۔ انسان مادی یا غیر مادی کمال پر فائز ہونے کا خواہاں ہو لیکن اس کے پاس کافی وسائل یا لیاقت و صلاحیت موجود نہ ہو لیکن وہ شفاعت کا سہارا لے کر اس مقام پر فائز ہو سکتا ہو۔ ۲۔ انسان اپنے آقا کے احکام کی نافر مانی کی وجہ سے کسی سزا اور عذاب کا مستحق ہو لیکن شفاعت کا سہارا لے کر سزا یا عذاب سے نی جائے۔ ان دونوں صور توں میں شفاعت اس وقت موثر ہوگی جب مذکورہ شخص شفاعت کی اہلیت رکھتا ہو۔

شفاعت پر کئی اعتراضات کیے گئے ہیں لیکن شفاعت کی حکمت یہ ہے کہ اس سے گناہ گار انسانوں کے دلوں میں امید کا جذبہ پیدا ہوتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی جانب رجوع کا سبب بنتا ہے۔ اگرچہ بعض قرآنی آیات سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ شفاعت صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مخصوص ہے لیکن دیگر آیات سے واضح ہوتا ہے کہ کچھ ایسی ہمتیاں بھی ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ اعزاز حاصل ہے کہ وہ اللہ کے اذان سے شفاعت کر سمحتی ہیں۔ البتہ ہر شخص کی شفاعت بھی نہیں ہو سمحتی، بلکہ اس کے لیے قرآن کریم نے جو معیار مقرر کیا ہے وہ یہ ہے کہ جس کی شفاعت کی جارہی ہے وہ خدا کا خوف رکھتا ہو اور گناہ کے ارتکاب کے باوجو دوین پر قائم ہو۔

بعض آیات اور روایات کے مطابق توبہ، نیکیاں، ایمان، رسول اکرم صنّی اللہ علیہ وآلہ وسلم، ملا نکہ اور مومنین گنامگاروں کی شفاعت کریں گے۔ اسی طرح قیامت کے دن انبیاء کرام، علاء اور شہداء بھی گنامگاروں کی شفاعت کریں گے۔ اور قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ملائکہ بھی مؤمنین کی شفاعت کریں گے۔

<sup>\*</sup> \_اسٹنٹ پر وفیسر، وفاقی نظامت تغلیمات (ماڈل کالجز ونگ) اسلام آباد

اسلامی اعتقادات میں سے ایک اہم عقیدہ شفاعت ہے جس کے بارے میں قرآن و حدیث میں بے شار شواہد ملتے ہیں، قرآن مجید شفاعت کے بارے میں فرماتا ہے:

" مَّن يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَن يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُن لَّهُ كِفُلٌ مِّنْهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقِيتًا - " (1)

یعن: "جو شخص اچھی بات کی حمایت اور سفارش کرتا ہے وہ اس میں سے حصہ پائے گا، اور جوبری بات کی حمایت اور سفارش کرتا ہے وہ بھی اس میں سے حصہ پائے گا اور اللہ مرچیز پر قدرت رکھتا ہے۔"

اس آیت کریمہ میں شفاعت کی دو قسمیں بیان کی گئی ہیں، ان میں سے ایک انچی شفاعت اور دوسرے بری شفاعت ہے۔ ساتھ یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ انچھی شفاعت کرنے والے کو اجر و ثواب ملتارہے گا اور بری شفاعت ہے۔ ساتھ یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ انچھی شفاعت کا لفظ مادہ شفع سے نکلا ہوا ہے جس کے لغوی سفارش کرنے والے کو اس برائی کی سزا ملتی رہے گی۔ شفاعت کا لفظ مادہ شفع سے نکلا ہوا ہے جس کے لغوی معنی ہے طاق۔ اس لیے معنی ہیں: جفت، ضمیمہ، جوڑ، دہرا کرنا۔ اس کے مقابلے میں لفظ وتر آتا ہے جس کی معنی ہے طاق۔ اس لیے شفاعت کے لفظی معنی یہ ہوئے کہ کسی کمزور طالب حق کے ساتھ اپنی قوت ملا کر اس کو قوی کر دیا جائے یا ہے کس اکیلے شخص کے ساتھ خود مل کر اس کو جوڑا بنادیا جائے۔ (2)

جب کوئی شخص کسی کی شفاعت کرتا ہے تواپنی آبر واور و قار کو اس کے ساتھ ضمیمہ کرتا ہے اس لیے سفارش کو شفاعت کہا جاتا ہے۔(3) اس کی علت یہ ہے کہ کسی مجرم کے لیے کسی دوسرے شخص کی طرف سے حمایت، مجرم کی نجات کے لیے شفاعت کہلاتی ہے۔اس کی صورت یہ ہے کہ شفاعت کرنے والے کا مقام و حیثیت اور اس کی قوت و تا ثیر مجرم کی نجات کے عوامل شفاعت کے ساتھ مل کرآلیس میں ضمیمہ بن جاتے ہیں۔ ہیں، یہ دونوں امور ایک دوسرے کی مدد سے مجرم کی خلاصی اور چھٹکارے کاسب بن جاتے ہیں۔

آناہ گاروں کے لیے اولیا واللہ کی شفاعت کے معنی ظاہر میں یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے معزز بندے بارگاہ پروردگار میں اپنے قرب و حیثیت کی بناپر اس قابل ہوتے ہیں کہ مجر م اور آناہ گار لوگوں کے لیے واسطہ بن سکیں اور بارگاہ اللہ میں التماس کریں کہ ان کی خطاو آناہ سے در گزر فرمائے۔ تاہم ان کی شفاعت کر نااور اس شفاعت کا قبول ہو نا کچھ شر الط کے تحت ہوتا ہے، جن میں بعض شر الط تو مجر م سے متعلق ہوتی ہیں اور بعض شفاعت کرنے والے سے تعلق رکھتی ہیں، دوسرے لفظوں میں اس طرح کہنا چاہیے کہ شفاعت اولیا واللہ کی اس مدد

کو کہتے ہیں جو اللہ کے اذن سے صرف ان مجر مین کے لیے ہوتی ہے، جو گناہ گار ہوتے ہوئے بھی اپنے دامن ایمان کو اللہ تعالیٰ اور اپنے تعلق کو اللہ تعالیٰ کے اولیاء سے منقطع نہیں کرتے۔

#### شفاعت کی حقیقت

شفاعت کی کچھ صور تیںاس طرح ہوسکتی ہیں۔

- 1) انسان مادی یاغیر مادی کمال پر فائز ہونے کاخواہاں ہولیکن اس کے پاس کافی وسائل یالیاقت وصلاحیت موجود ہو۔ مثلااس نے اپنے آقا کے احکام کی کماحقہ تعمیل تونہیں کی، جس کی وجہ سے وہ کمال حاصل کر سکتا، البتہ وہ شفاعت کاسہارالے کراس مقام پر فائز ہوسکتا ہے۔
- 2) آقامے احکام کی نافر مانی کی صورت میں اگر کوئی شخص عذاب کا مستحق قرار پائے تووہ کسی شخصیت کی سفارش یا شفاعت کا سہارا لے گاتا کہ اس سے بیہ عذاب ٹل جائے۔ان دونوں صور توں میں شفاعت اس وقت موثر ہوگی جب مذکورہ شخص شفاعت کی اہلیت رکھتا ہو کیونکہ شفاعت مرجگہ موثر نہیں ہوا کرتی ہے۔

تفیر المیزان میں علامہ محمد حسین طباطبائی اس طرح لکھتے ہیں: "انہا الشفاعة متبهة للسبب لا مستقلة فی التاثیر۔"(4) یعنی: "شفاعت مستقل سبب نہیں ہے بلکہ سبب کے لیے تکمیل ہوتی ہے۔" بنابرایں کسی اہم علمی عہدے کے لیے ایک جائل ان پڑھ کی سفارش کسی طرح بھی معقول نہیں، ایک سرکش کافر کے بارے میں مولا کے سامنے شفاعت اور سفارش کے لیے کوئی قدم نہیں اٹھایا جا سکتا ہے۔

#### شفاعت پر اعتراض اور اس کاجواب

عقیدہ شفاعت گناہ کے ارتکاب کا سبب بنتا ہے اور احساس ذمہ داری کو ختم کرتا ہے۔ اس اعتراض کے دو جواب دیئے جا سکتے ہیں :

1. یہ اعتراض اللہ تعالیٰ کی مغفرت، بخشش اور رحیت پر کیا جاسکتا ہے کہ ایک بندہ گناہ کرتا ہے لیکن جب وہ پشیمان ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے معاف کر دیتا ہے۔ اس کے متعلق قرآن کریم میں ارشاد ہے: ''إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغْفِئُ أَن يُشْهَ كَ بِهِ وَيَغْفِئُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِبَن يَشَاءُ۔'' (5) لیعنی: '' اللّٰه صرف شرک کو معاف نہیں کرتا، اس کے علاوہ جس کو وہ چاہے معاف کر دیتا ہے۔'' اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ کا واضح

اعلان ہے کہ تمام گناہ گاروں کی بخشش ہو سکتی ہے سوائے شرک کے ، کیونکہ کہ بیہ سب سے بڑا گناہ ہے۔

اس کے علاوہ جتنے بھی گناہ تمام معاف کئے جاسکتے ہیں ، للذا شفاعت پر بیہ اعتراض نا قابل قبول ہے۔

3) عقیدہ شفاعت صرف اس صورت میں گناہ اور لا پر واہی کا سبب بن سکتا ہے ، جب گناہ اور گناہ گار کے بارے میں کوئی شرط نہ ہو۔ مثلاا گر کہا جائے کہ فلال شخص یا قوم کی سفارش اور شفاعت بلا شرط اور قید و بند ہو گی۔ یا فلال گناہ کے بارے میں بلا شرط شفاعت اور سفارش ہو گی تو اس صورت میں وہ قوم ارتکاب گناہ کی جسارت کرے گی لیکن اگر گناہ اور گناہ گار کا تعین بھی نہ ہو اور شفاعت کا مستحق بننے کی شرائط شمی مقرر ہوں تو انسان کو بیہ علم نہیں ہوگا کہ وہ شفاعت کا مستحق بنے گی یا نہیں بو تا جو کہ ایک شرائط میں مقرر ہوں تو انسان کو بیہ علم نہیں ہوگا کہ وہ شفاعت کا مستحق بنے گا یا نہیں بو تا جو کہ ایک اس میں پائی جاتی ہیں یا نہیں۔ اس کا شبت متیجہ بیہ ہے کہ انسان ناامیدی میں مبتلا نہیں ہو تا جو کہ ایک فتم کا گفر ہے ، بلکہ انسان خوف اور امید کے در میان مخاط رہتا ہے اور ناامیدی کا شکار نہ ہونے کی وجہ سے اس کا ضمیر بیدار اور متحرک رہتا ہے۔

# شفاعت امید کا پہلور تھتی ہے

شفاعت کا عقیدہ گناہ گار انسان کے دلوں میں امید کاجذبہ پیدا کرتا ہے اور کم از کم زندگی میں زیادہ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی جانب رجوع کرنے کاسبب بنتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے اولیاء کی شفاعت کا عقیدہ اس بات کا باعث قرار پاتا ہے کہ ایک جماعت اس امید پر کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے معافی اور بخشش کے امکانات جو دیکھ سکتے ہیں، اپئے گناہ و عصیان اور سر کشی سے دستبر دار ہو کر اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹ آئے گی۔ قرآن کریم میں اس کے متعلق ارشاد ہے:

" قُلْ يَاعِبَادِى الَّذِينَ أَسْمَ فُوا عَلَى أَنفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِي النَّهُ نُوب جَبِيعًا إِنَّهُ هُوالْغَفُودُ الرَّحِيمُ ٥ وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمُ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَا اللهُ ثُمَّ لَا تُنصَّرُونَ - " (6) لا عَنِي بَعْبِر!) كهد دو مير سان بندوں كو جنهوں نے اپنے اوپر ظلم واسراف كيا ہے كہ وہ الله كى رحمت سے مايوس نہ ہوں بے شك الله سب كے آناه معاف كرتا ہے وہى بخشے والا اور رحم كرنے والا ہے۔ اور اپنے رب كى طرف واپس لوٹ آؤ اور اس كے فرمانير دار بن جاؤ اس سے قبل كے تمہارے اوپر عذاب آئے جائے پھر تمہارى مدد نہيں كى جائے گي۔ "

ان آیات کریمہ میں واضح طور پر مجر موں اور گناہ گاروں کو ناامیدی سے روکا گیا ہے اور انہیں بخشش اور رحمت کی امید دلائی گئی ہے۔ مجر موں کو دوبارہ اللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری اور اطاعت کی طرف لوٹ کر آنے کی دعوت بھی دی گئی ہے۔ اگریہ امید نہ ہوتی توایک گناہ گار اور مجرم انسان کبھی بھی دوبارہ راہ راہ راست پر نہ آسکتا تھا۔ للذا شفاعت ایک ایسا عقیدہ ہے جوانسان کو اللہ تعالیٰ کی بخشش، رحمت اور کرامت یاد دلاتا ہے۔

### الله كى شفاعت

بعض قرآنی آیات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ شفاعت صرف اللہ تعالی ہی سے مخصوص ہے اور شفاعت کرنا بنیادی طور پر اس کاکام ہے۔ ہم یہاں پر قرآن کریم میں صرف دوآیات پر اکتفا کرتے ہیں: " قُل لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَبِيعًا۔"(7)"کہہ دیجئے کہ ساری شفاعت اللہ کے اختیار میں ہے۔"اسی طرح ایک اور مقام پر بھی ارشاد ہے:

" مَالَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلا شَفِيعٍ أَفَلا تَتَنَ كَمُونَ - " (8)

لیعنی:'' اس کے سواتمہارا کوئی کار ساز ہے نہ شفاعت کرنے والا پھر تم نصیحت حاصل کیوں نہیں کرتے۔''

ان دوآیات کریمہ سے بیہ بات واضح ہو رہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی اور سفارش نہیں کر سکتا کیونکہ وہی تمام کا ئنات کا مالک و خالق ہے، وہی مختار کل ہے للذا شفاعت کرنا بھی اسی کو ہی سز اوار ہے اور بیہ حق شفاعت اللہ تعالیٰ کی ذاتی اور استقلالی حیثیت ہے کسی کی طرف سے عطانہیں ہوئی ہے۔

### غير الله كي شفاعت

کچھ الی آیات قرآن مجید میں موجود ہیں جن سے یہ واضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کچھ اور بھی الی ہتیاں ہیں جو شفاعت کر سکتی ہیں، لیکن ان کی شفاعت کر نا ذاتی اور استقلالی نہیں ہے، بلکہ ان ہستیوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ اعزاز حاصل ہے کہ وہ سفارش کر سکتی ہیں۔ان کی وضاحت میں درج ذیل آیات پیش کی جارہی ہیں۔

#### اراللدسے عہدلیا ہو

وہ ہستیاں جنہوں نے شفاعت کرنے کا اللہ تعالیٰ سے عہد لیا ہو تو وہ اسی کی بارگاہ میں سفارش اور شفاعت کر سکتی ہیں۔ اس کے بارے میں قرآن کریم میں ارشاد ہے: ''لایئیلگونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِندَ الرَّحْہَنِ

عَهْداً۔"(9) لَعَنى: " كسى كوشفاعت كااختيار نه ہو گاسوائے اس كے جس نے رحمان سے عہد ليا ہو۔" لَعِنى جس تن رحمان سے عہد ليا ہو۔" لَعِنى جس ہستى نے اللّٰه تعالىٰ سے عہد ليا ہے كه وہ سفارش اور شفاعت كرسكے گا۔

### ۲۔اللہ کی طرف سے اجازت ملی ہو

ایسے افراد جن کو اللہ تعالی نے سفارش کرنے کی اجازت دی ہو تو وہ بھی سفارش کر سکتے ہیں۔اس کے متعلق قرآن کریم میں ارشاد ہے: " یُومَیِنِ لَّا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِیَ لَهُ قَوْلًا۔" (10) لیعنی: " اس دن کسی کی شفاعت فائدہ نہ دے گی سوائے اس کے جسے رحمان نے اجازت دے اور اس کی بات کو پہند کرے۔"

اس آیت کریمہ میں واضح طور پر ارشاد ہے کہ وہ ستیاں بھی سفارش کر سکتی ہیں، جن سے اللہ تعالی راضی ہوا ہے اور انہیں سفارش کی اجازت دی ہو۔ پس جس کو بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے شفاعت کرنے کی اجازت ہو، وہ اس کا اہل ہے کہ کسی کی شفاعت کر سکتا ہے۔ اس کے متعلق اور بہت سی آیات ہیں، جن سے واضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کچھ اور بھی ہتیاں ہیں جو اللہ تعالیٰ کی اجازت سے سفارش کر سکتی ہیں۔ ایک ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کچھ اور بھی ہتیاں ہیں جو اللہ تعالیٰ کی اجازت سے سفارش کر سکتی ہیں۔ ایک اور مقام پر ارشاد ہوتا ہے: " وَلَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَ کُو اللہ نے اجازت دی ہو۔" مزید ارشاد باری تعالیٰ کسی کی شفاعت کرنے والانہ ہوگا سوائے اس کے جس کو اللہ نے اجازت دی ہو۔" مزید ارشاد باری تعالیٰ ہے: " مَامِن شَفِيمَ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ۔" (11) لیمنیٰ۔ " کوئی بھی شفاعت کرنے والانہ ہوگا سوائے اس کے جس کو اللہ نے اجازت دی ہو۔"

### شفاعت كى اہليت

ہر شخص کی سفارش اور شفاعت نہیں ہو سکتی، اس کے لیے قرآن کریم نے ایک معیار مقرر کیا ہے، جس کے بغیر کوئی بھی شفاعت سے مستفید نہیں ہو سکتا۔اس کی وضاحت کچھ یوں ہے۔

#### اله خوف خدار کھنے والے

شفاعت کے قابل وہ لوگ ہیں، جن سے اللہ تعالی راضی ہو اور اس کے ساتھ وہ خوف خدا بھی رکھنے والے ہوں۔ اس کے متعلق قرآن کریم میں ارشاد ہے: " یکھنکم مَا بَیْنَ أَیْدِیهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا یَشْفَعُونَ إِلَّا لِبَنِ ہُوں۔ اس کے متعلق قرآن کریم میں ارشاد ہے: " یکھنکم مَا بَیْنَ أَیْدِیهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا یَشْفَعُونَ إِلَّا لِبَنِ ارْتُنْ فَلَا مَنْ خَشْیَتِهِ مُشْفِقُونَ۔" (13) لیمن : " وہ اللہ ان باتوں کو جانتا ہے جو ان کے روبر واور جو ان کے پس پردہ ہیں اور وہ فقط ان لوگوں کی شفاعت کر سکتے ہیں جن سے اللہ راضی ہے اور وہ اللہ کی ہیبت کی وجہ سے مراسال رہتے ہیں۔"

### ۲۔ جن سے اللہ تعالیٰ راضی ہو۔

ان لو گوں کی شفاعت ہو گی جن کو اللہ نے پیند کیا ہے۔اسی طرح ایک اور مقام پر قرآن کریم میں ارشاد رب العزت ہے: " یَوْمَیانِ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِی لَهُ قَوْلًا۔" (14) لیمن: " اس دن کسی کی شفاعت فائدہ نہ دے گی سوائے اس کے جسے رحمان نے اجازت دے اور اس کی بات کو پیند کرے۔اسی طرح امام جعفر صادق علیہ السلام ایک حدیث میں ارشاد فرماتے ہیں:

"واعملوا انه ليس يغنى عنكم من الله احد من خلقه شيئا لا ملك مقى بولا نبى مرسل ولا من دون ذالك فمن سرى لا تنفعه شفاعة الشافعين عند الله فليطلب الى الله ان يرضى عنه - " (15)

یعن: " یاد رکھو! اللہ کی مخلوق میں سے کوئی ایبا نہیں جو اللہ سے بے نیاز ہو جائے، خواہ وہ مقرب فرشتہ ہو یا نبی مرسل ہو، یا کوئی اس سے کمتر، اگر کوئی شخص شفاعت کرنے والوں کی شفاعت سے فائدہ حاصل کرنا چاہے، تواسے چاہیے کہ وہ اللہ کی خوشنودی طلب کرے۔"

اس سے واضح ہوتا ہے کہ شفاعت ایسے لو گول کی ہو گی جو گناہ کرنے کے باوجود کچھ ایسے کام بھی سر انجام دیتے ہیں جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو جاتا ہے اور ان کی بات کو پسند فرماتا ہے۔

### سا گناہان کبیرہ کے مرکب ہونے کے باوجودوین پر قائم ہوں

الله تعالى كے دين پر قائم لوگ اپئے كنابان كبير ه كے ساتھ وار دحشر ہوئے ہوں۔ جس كے بارے ميں حديث پنجمبر (ص) ہے: "انها شفاعتى لاهل الكبائد من امتى-" (16) لينى:" بے شك ميرى شفاعت ميرى امت ميں سے ان لوگوں كے ليے ہوگى جو گنابان كبير ه كے مرتكب ہوئے ہوں-"

آپ کی اس حدیث مبار کہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ قیامت کے دن شفاعت ان لوگوں کی ہوگی جو گناہان کبیرہ کے مر تکب ہوئے ہوں کیونکہ گناہان صغیرہ تو اس د نیامیں ہی معاف ہو جاتے ہیں۔ جب کوئی انسان اپنے آپ کو اس د نیامیں گناہان کبیرہ سے بچاتا ہے، تو اس کے گناہان صغیرہ معاف ہو جاتے ہیں۔ اس کے متعلق قرآن کریم میں اس طرح بیان ہے: " اِن تَجْتَنِبُواْ کَبَائِرَ مَا تُنْهُوْنَ عَنْهُ نُکُفِّهُ عَنکُمْ سَیِّمَاتِکُمْ۔" (17) لیعنی: " اگر تم ان بڑے بڑے گناہوں سے اجتناب کروجن سے تہہیں منع کیا گیا ہے، تو ہم تمہارے (چھوٹے چھوٹے) گناہ معاف کر دیں گے۔"

اس آیت کریمہ میں یہ بات واضح ہو رہی ہے کہ شفاعت ان لو گوں کی ہو گی، جو اس دنیا میں اپنے بڑے بڑے تناہ معاف نہ کرواسکے ہوں، نہ انہوں نے توبہ کی ہو، کیونکہ جن لو گوں نے توبہ کی ہے، ان کے تناہ تو ویسے ہی بغیر کسی کی سفارش کے معاف ہو چکے ہیں۔ یہ بھی نہیں ہے کہ م گناہ کبیرہ کے مرتکب کی سفارش اور شفاعت ہو گی کیونکہ کافر، مشرک اور منافق ابدی جہنم میں جائیں گے، ان کی کوئی شفاعت نہ ہو گی۔ للذا شفاعت ایسے گناہ گاروں کی ہوگی ہو گئاہ کرنے کے باوجوداینے دین پر قائم ہوں۔

### دنیامیں شفاعت کرنے والی اشیاء اور افراد

#### ارتوبه

جو چیزیں شفاعت کریں گی ان میں سے ایک توبہ ہے، جب کوئی انسان نادانی اور جہالت کی بناپر یا جانتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کر لے، کوئی گناہ اس سے سرزد ہو جائے اور بعد میں اس گناہ پر نادم اور شر مندہ ہو، خلوص کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرے، تواس شخص کے تمام گناہان معاف کر دیے جائیں گے۔اس کے متعلق قرآن کریم کافر مان ہے:

" قُلْ يَاعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمُ لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِيُ النَّانُوبِ جَمِيعًا إِللَّهُ هُوالْغَفُورُ الرَّحِيمُ-"(18)

یعنی: '' کہمہ دیجئے: اے میرے بندؤ! جنہوں نے اپنی جانوں پر اسراف کیا، اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہو نا، یقینااللہ تمام گناہوں کو معاف فرماتا ہے، وہ یقینا بڑا معاف کرنے والا مہر بان ہے۔''

اس آیت کریمه میں انسان کو متنبہ کیا جارہا ہے کہ اگر اس سے کوئی گناہ سرزد ہو گیا ہے، تو وہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہ ہو کیونکہ اللہ تعالیٰ کی رحمت ہمام اشیاء سے وسیع تر ہے۔ اسی کی طرف امام المتقین امیر المومنین علی علیہ اللہ ان اسٹلک برحمت کا التی وسعت المومنین علی علیہ اللہ ان اسٹلک برحمت کا التی وسعت کل شئ" یعنی اے میرے اللہ! میں تجھ سے تیری اس رحمت کا واسطہ دے کروسوال کرتا ہوں جو تمام چیزوں سے وسیع تر ہے۔ للذا انسان کو ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اور بخشش کی امید رکھنی چاہیے اور مایوس نہیں ہونا چاہیے، کیونکہ انسان جب گناہ کرنے کے بعد شر مندہ ہو کر اللہ کی بارگاہ میں رجوع کرتا ہے اور گناہ سے تو بہ کوئلہ انسان جب گناہ کرتی ہے۔ اسی طرح اللہ کی بارگاہ میں رجوع کرتا ہے اور گناہ سے تو بہ کوئی تو یہ تو یہ

" وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآلِيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمُ كَتَبَ رَبُّكُمُ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَبِلَ مِنكُمْ سُوًا بِجَهَالَةِ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَقُورٌ رَّحِيمٌ - "(19)

لینی: '' اور جب آپ کے پاس ہماری آیات پر ایمان لانے والے لوگ آجائیں، توان سے کہیے: سلام علیکم، تمہارے رب نے رحمت کو اپنے اوپر لازم قرار دیا ہے کہ تم میں سے جو نادانی سے کوئی گناہ کر بیٹھے، پھر اس کے بعد توبہ کرلے اور اصلاح کرلے تووہ بڑا بخشے والا ہے۔''

### ٧\_ نيكي

سناہ گار انسان کی شفاعت کرنے والوں میں سے ایک چیز نیکی بھی ہے، کیونکہ جب انسان نیکی کرتا ہے، تواس کے بدلے میں اس کے گناہ معاف کیے جاتے ہیں۔ چنانچہ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشا دہے: "إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدُهِ بْنَ السَّيِّمَاتِ۔"(20) یعنی: "نیکیاں بے شک گناہوں کو دور کر دیتی ہیں۔"جب گناہ گار انسان گناہ کو ترک کرکے نیک کام کرتا ہے تو یہ نیک کام اس کے پچھلے گناہوں کی بخشش اور معافی کا سبب بنتے ہیں۔

#### سرايمان

اسی طرح ایمان بھی ان اشیاء میں سے ہے، جو ایک مجر م انسان کے جرم کو معاف کراتا ہے۔ ایمان لانے سے پہلے جتنے بھی گناہ کیے ہوں، کتنا ہی بڑا مجر م کیوں نہ ہو لیکن جب وہ ایمان لاتا ہے۔ تو اس کے پچھلے تمام گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔ اس کے متعلق قرآن کریم میں ارشاد ہے: " وَعَدَ اللّهُ الَّذِیْنَ آمَنُواْ وَعَبِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَهُم مَّغُفِيَةٌ وَأَجُرٌ عَظِيمٌ۔" (21) یعنی: "اللّه نے ایمان والوں اور نیک عمل بجالانے والوں سے، ان کے لیے مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ کیا ہے۔"

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی ایمان لانے اور عمل صالح انجام دینے والوں سے بخشش کا وعدہ کر رہاہے کہ ان ایمان لانے والوں اور عمل صالح بجالانے والوں کی بخشش یقینی ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے اور اللہ تعالیٰ کبھی بھی اپنے وعدہ کی مخالفت نہیں کرتا۔

# ۴-رسول کریم صلّی الله علیه وآکه وسلم

ر سول کریم صلّی اللّه علیه وآله وسلم کی ذات گرامی اس دنیامیں بھی شفیع ہے تو آخرت میں مجھی، قرآن کریم میں ارشاد ہے:

" وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاَؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللّهَ تَوَّابًا رَّحِيًا-"(22)

یعنی: "جب بیدلوگ اپنے آپ پر ظلم کر بیٹھے تھے، تواگر آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر اللہ سے معافی مانگتے اور رسول بھی ان کے لیے مغفرت کی دعا کرتے تو وہ اللہ کو توبہ قبول کرنے والا اور رحم کرنے والا یاتے۔"

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی گناہ گاروں کی شفاعت اور بخشش کے لئے راستہ بتارہا ہے کہ اگر کسی سے کوئی گنا سر زد ہو چکا ہے، تووہ حبیب خدا حضرت محمد صلّی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس آکر اپنے گناہوں کی بخشش کی دعا کروائیں تواللہ تعالیٰ ان کے گناہ معاف فرمادیتا ہے۔

#### ۵\_ملاتکه

ملا ككه الله تعالى كى نورى مخلوق ہے، جو ہميشہ الله تعالى كى اطاعت و بندگى ميں مصروف رہتی ہے۔ ان ميں سے بہت سے ملا ككه الله بيں، جو سلسل مؤمنين كے ليے الله تعالى سے بخشش كى دعاما نگتے رہتے ہيں۔ قرآن كريم ميں الله تعالى كا ارشاد ہے: "الَّذِينَ يَخْبِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَهْدِ دَبِّهِمْ وَيُوْمِنُونَ بِهِ مَيْ الله تعالى كا ارشاد ہے: "الَّذِينَ يَخْبِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَهْدِ دَبِّهِمْ وَيُوْمِنُونَ بِهِ وَيُسْتَغُفِيْهُ وَلَيُّا يَنَ آمَنُوا۔" (23) يعنى: "جو فرشتے عرش كو اٹھائے ہوئے ہيں اور جو اس كے ارد گرد بيں، سب اپنے رب كى ثناكے ساتھ تسبيح كر رہے ہيں اور اس پر ايمان لائے ہيں اور ايمان والوں كے ليے مغفرت طلب كرتے ہيں۔"

#### ٧\_مومنين

ایک مؤمن کی دوسرے مؤمن کے لیے دعا کرنا بھی سفارش اور شفاعت کی حیثیت رکھتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: "و وَالَّذِینَ جَاؤُوا مِن بَعْدِهِمْ یَقُولُونَ دَبَّنَا اغْفِیْ لَنَا وَلِإِخْوَائِنَا الَّذِینَ سَبَقُونَا بِالْإِیْبَانِ وَلا تَجْعَلُ ارشاد ہے: "و وَالَّذِینَ آمَنُوا دَبَّنَا إِنَّكَ دَوُوثٌ رَحِیمٌ۔" (24) لیخی:" اور وہ لوگ (بھی) جو اُن (مہاجرین و انصار) کے بعد آئے (اور) عرض کرتے ہیں: اے ہمارے رب! ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی، جو ایمان لانے میں ہم ہے آگے بڑھ گئے اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لئے کوئی کینہ اور بخض باقی نہ رکھ اے ہمارے رب! بیشک تو بہت شفقت فرمانے والا بہت رحم فرمانے والا ہے۔" بیشک تو بہت شفقت فرمانے والا بہت رحم فرمانے والا ہے۔" بیشک تو بہت شفقت فرمانے والا بہت رحم فرمانے والا ہوتی ہے۔ اسی بخش دنیا میں شفاعت کریں گئ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ان کی شفاعت اور سفارش قبول ہوتی ہے۔ اسی بخش دیتا ہے۔

### آخرت میں شفیع

وہ ہستیاں جن کو آخرت میں شفاعت کرنے کی اجازت ہو گی۔

## ا\_رسول اكرم الطي البلج اور ائمه طام بين عليم السلام

نی کریم (ص) کے قیامت کے دن شفیع ہونے پر بہت سی قرآنی آیات گواہی دیتی ہیں، ہم ان میں سے صرف ایک آیت کریمہ پر اکتفا کریں گے: " عَسَی أَن یَنْعَثُ کَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْبُودًا۔" (25) " عنقریب آپ کا پروردگار آپ کو مقام محمود پر عطافر مائے گا۔"اس آیت کریمہ میں مقام محمود بیان کیا گیا ہے جس سے مراد آپ (ص) کی شفاعت ہے۔ شخ طبر سی نے یہاں پر آپ کا مقام شفاعت ہی بیان کیا ہے۔ امام زین العابدین علیہ اللام کی ایک روایت میں آپ کی شفاعت، ائمہ طاہرین علیم اللام کی شفاعت اور انبیاء کرام علیم اللام کی شفاعت کو یوں بیان کیا ہے:

"لايشفع احد من الانبياء الله و رسله يوم القيامة حتى ياذن الله له الا رسول الله ، فإن الله قد الذن له في الشفاعة من قبل يوم القيامة ، و الشفاعة له و للائبة من ولدة ثم بعد ذالك للانباء-"(26)

یعنی: "انبیاء و مرسلین میں سے کوئی بھی قیامت کے دن اذن خدا سے پہلے شفاعت نہیں کر سکتا سوائے رسول خدا (ص) کے کیونکہ اللہ تعالی نے آپ کو قیامت سے پہلے اجازت دے دی ہے۔ شفاعت کاحق آپ کو پھر آپ کی اولاد میں سے ائمہ طاہرین کو،اس کے بعد انبیاء کو حاصل ہے۔" اسی طرح امام جعفر صادق علیہ اللام نے ارشاد فرمایا ہے:

"شفاعتنا لاهل الكبائر من شيعتنا، واما التائبون فان العزوجل يقول: ماعلى البحسنين من سبيل-"(27)

یعن: "ہماری شفاعت ہمارے پیروکاروں میں سے ان لوگوں کے لیے ہے، جو گناہان کبیرہ کے مر تکب ہوئے ہوں کیونکہ جن لوگوں نے توبہ کی ہے ان کے لیے اللہ تعالی فرماتا ہے کہ نیکوکاروں پر کوئی سبیل نہیں ہے۔"

اس کاریہ مطلب نہیں ہے کہ ائمہ معصومین علیم اللام سفارش کے لیے تیار بیٹھے ہوئے ہیں اور ہم اپنی طرف سے کوئی نیکی نہ کریں اور بڑے بڑے گناہ کرتے رہیں، ایسانہیں ہے کیونکہ ہم نے شروع میں اس کی شرائط بیان

کر دی ہیں کہ ایسے افراد جو گناہان کبیرہ انجام دینے کے باوجود دین پر قائم ہیں اور اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہ ہوئے ہوں۔ایسے افراد کی شفاعت کی جائے گی۔

# ٢- انبياء كرام عليم اللام، علماء كرام اور شهداء عظام

قیامت کے دن انبیاء کرام علیم ا<sup>لسام</sup> اور علماء اور شہدائے عظام گناہ گار لو گوں کی شفاعت اور سفارش کریں گے۔ اس کے متعلق امام علی <sup>علیہ السلام</sup> سے ایک حدیث مروی ہے :

"قال رسول الله صلّى الله عليه و آله وسلم: ثلاثة يشفعون الى الله عزوجل فيشفعون: الانبياء، ثم العلماء، ثم الشهداء-"(28)

یعنی: ''رسول الله صلّی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا که تین قتم کے افراد الله سے سفارش کرتے ہیں۔ اور ان کی سفارش قبول ہو جاتی ہے وہ ہیں انہیاء ، پھر علاء اور پھر شہداء ہیں۔'

#### ساملا نکه

ملائكه قيامت كے دن الله تعالى كى بارگاه ميں مؤمنين كى سفارش و شفاعت كريں گے۔الله تعالى كار شاد ہے: '' رَبَّنَا وَأَدْحِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدُنِ الَّتِى وَعَد تَّهُم وَمَن صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَذْ وَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ۔'' (29)

لیتن: "ہمارے پرور دگار! انہیں ہمیشہ رہنے والی جنتوں میں داخل فرما جن کا تونے ان سے وعدہ کیا ہے اور ان کے باپ دادا، ان کی از واج اور ان کی اولاد میں سے جو نیک ہوں انہیں بھی، تویقینا بڑا غالب آنے والا، حکمت والا ہے۔"

#### حواله جات

1-القرآن كريم، سورة النساء، آيت نمبر: ٨٥

2\_مفتی محمد شفیع، معارف القرآن، ج۲، ص ۴۹۷

3 ـ شخ محن على خجفي، الكوثر في تفسير القرآن، ج1، ص ٣٢٢

4-علامه محمد حسين طباطباكي، تفسير الميزان، ج1، ص ١٥٨، ناشر: موسسه النشر الاسلامي التابعة البابعة لمجاعة المدرسين، قم إيران

```
5-النساء، آیت: ۴۸
```

6-الزمر،آیت: ۵۳-۵۴

7-الزمر: ١٣٨

8-السجده: ۴

9\_المريم: ۸۷

10-الطه، آیت: ۱۰۹

11-السا، آیت: ۲۳

12-اليونس،آيت: ٣

13-الانبياء، آيت نمبر ٢٨

14-الطه: آیت ۱۰۹

15\_الكليني محمد يعقوب (متونى: ۲۲۹):الكافي،ج٨، صاا، طبع الثاني من ٨٩ ١٣ هـ، دارالكتب الالسلامية آخوندي، ايران-

16-الشيخ الصدوق (متوفى: ٣٨١): من لا يحضر الفقيه، ج٣، ص ٤٧٨، طبع ثاني: ٩٠ ١٨ه جامعة المدرسين-

17-النساء: آیت نمبرا۳

18\_سورة الزم : آيت ۵۳

19-الانعام: آيت ٩٨

20\_الهود: آت تهمالا

21-المائده: آت9

22-النساه: آت ۱۲۴

23-المؤمن: آیت ک

24\_الحشر: آیت ۱۰

25\_سورة بنی اسرائیل: آیت نمبر 29

26-علامه محمه باقر مجلسی، بحار الانوار، ج۸، ص ۳۸، طبع ثانی: ۳۰۰هاهه موسسه الوفاء، بیروت لبنان ـ

27\_من لا يحضر الفقيه ، ج٣، ص ٧٤٨

28\_الشيخ الصدوق،الحضال، ص ٥٦١، ناشر: جماعة المدرسين في حوزة العلمية، قم إيران\_

29\_سورةالغافر:آيت ٨

# انبياء كى بعثت كامدف

ثاقب اكبر

چو نکہ آج مغربی معاشرے میں عملی طور پریہ نظریہ اختیار کرلیا گیا ہے کہ انسان کی اجھا ی زندگی کے فیصلے انسان نے خود کرنے ہیں اور اس کے لیے کسی نبی کی تعلیمات کی ضرورت نہیں ہے، للذا نبوت کی ضرورت کے سلسلے میں ایک بہت بنیادی سوال یہ ہے کہ کیا نبی کی ضرورت آخرت کے لحاظ سے ہے یا دنیاوی اور مادی زندگی کے لحاظ سے ؟ جواب یہ ہے کہ چونکہ دین اسلام براہ راست ہماری انفرادی اور اجھاعی زندگی دونوں کے لیے قوانین دیتا ہے اور دین کا تعلق ہماری زندگی کے انفرادی اور اجھاعی، دونوں بہلووں سے ہے۔

ہمیں یہ امر بھی مد نظر رکھنا چاہیے کہ اللہ تعالی نے سب انسانوں کو ایک فطرت پر پیدا کیا ہے اور انسان اپنے فطری راستے پر چلتارہے تو پوری انسانیت ایک امت بن جاتی ہے۔ لیکن اگر پچھ لوگ فطرت کاراستہ ترک کر دیں توانسانی معاشروں میں اختلافات جنم لیتے ہیں۔ انبیاء کی بعثت کا ایک اہم ہدف، ان اختلافات کا خاتمہ ہے اور امت واحدہ کی تشکیل ہے۔ گویا انبیاء کی بعثت کا مقصد انسانوں کو پیان فطرت یاد دلانا ہے۔

رسول اکرم کی بعث کا ایک اہم فائدہ انسانیت کو یہ حاصل ہوا کہ بنی نوع بشر قتل و فساد اور جنگ وجدل سے نئی کر آپس میں بھائی بھائی بن گئے اور امت واحدہ کی تشکیل ہوئی۔ انبیاء کرام کی بعث کا ایک اور اہم ہدف لوگوں کو اللہ تعالی کی عبادت اور بندگی کی طرف وعوت دینا تھا۔ در حقیقت، اللہ تعالی کی بندگی ہی انسانوں کی وحدت کا ذریعہ بن سکتی ہے۔ بنی نوع انسان کو آخرت کے عذاب جہنم سے بچنے کی وعوت دینا محمد انبیاء کی انبیاء کی جمرانی کے قیام کی تعلیم، وعوت بلکہ کوشش بھی انبیاء کی جدوجہد کا حصہ ہے۔ بی تو یہ ہوتے تو انسان اور انسانیت ہی نہ ہوتی۔

<sup>\*</sup>\_صدر نشين ، البصيره ٹرسٹ ، اسلام آباد

### نبوت ایک اصل دین

اصول کی بحث یا عنوان خود ہمارا پیدا کردہ ہے قرآن یا کسی متند حدیث میں یوں نہیں آیا کہ اصول دین استے ہیں البتہ جن امور پر بنیادی طور پر ایمان لانا ضروری ہے وہ اصول دین ہیں۔ بعض امور ضمنی طور پر آجاتے ہیں الن پر بھی ایمان لانا ضروری ہوتا ہے لیکن وہ ضمنی ہوتے ہیں۔ مثلًا نبوت کا موضوع اصول دین میں سے ہے لیکن ختم نبوت کا موضوع اس کے ضمن میں آتا ہے اسی طرح سے وحی کا موضوع بھی نبوت کے موضوع کے ضمن میں زیر بحث آتا ہے۔

دین کی بحث کو آسانی کے لیے ہم اصول اور فروع میں تقسیم کرتے ہیں۔اصول دین کا تعلق عقالہ و معارف سے ہوار فروع دین کا تعلق عملی زندگی سے ہے۔ان میں سے گویا ایک کا تعلق ایمانیات سے ہوارد وسرے کا عملیات سے ہے۔ نبوت کا تعلق بھی عقائہ سے ہے جسے ہم ایک لحاظ سے دو پہلوؤں سے بیان کرتے ہیں۔ایک نبوت عامہ اور دوسری نبوت خاصہ۔

#### نبوت عامه

نبوت کا عمومی مفہوم یہ ہے کہ بعض افراد خدااور اس کے بندوں کے در میان واسطہ ہوتے ہیں، احکام اس سے لیتے ہیں اور لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔ وہ با قاعدہ خدا کی طرف سے نبوت کے منصب پر اپنی ماموریت کادعویٰ کرتے ہیں اور اس طرح سے اپنی نبوت کا اثبات بھی خود نبی کے ذمے ہے۔

#### نبوت خاصه

اس عنوان کے تحت ہم مختلف انبیاء کی نبوت کا اثبات کرتے ہیں یا مختلف انبیاء کے حوالے سے المصنے والے سوالات کا جواب دیتے ہیں۔ یعنی حضرت عیسیٰ نبی تھے، موسیٰ نبی تھے حضرت مجمد مصطفیؓ نبی ہیں تو ان کی نبوتوں کا ثبوت کیا ہے۔ یعنی نبوت خاصہ کی بحث کا تعلق ان افراد سے براہ راست ہے جضوں نبوت کا دعویٰ کیا ہے۔

### دونبی "کامفہوم

لفظ نبی نباء سے نکلا ہے اور نباکا معنی ہے خاص خبریا عظیم خبر۔ عربی میں خبر کالفظ بھی اطلاع کے معنی میں آتا ہے لیکن نبی کو ہم مخبریعنی خبر لانے والا نہیں کہتے۔ نباء کے حوالے سے نبگ کہتے ہیں یعنی بڑی خبر لانے والا۔ قرآن میں بھی نباء کالفظ استعال ہوا ہے۔ سورہ نباء یہاں سے شروع ہوتی ہے:

" عَمَّيَتَسَاءَلُونَ ٥ عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ" (1)

لین: " بیاوگ کس چیز کے بارے میں ایک دوسرے سے پوچھتے ہیں؟ ایک بڑی خبر کے بارے میں۔"

## نبی کی ضرورت اور اجتماعی پہلو

اس سلسلے میں بہت بنیادی سوال ہے ہے کہ کیا نبی کی ضرورت آخرت کے لحاظ سے ہے یا ہماری دنیاوی اور مادی زندگی کے لیے بھی نبی کی ضرورت ہے اور ہماری اجتماعیت کے ساتھ نبوت کا کیار شتہ اور تعلق ہے یا نبوت کا تعلق فقط بعد از موت زندگی سے ہے۔ مغربی معاشرے میں ایک عرصے سے عملی طور پر بیہ نظریہ اختیار کر لیا گیا ہے کہ انسان کی اجتماعی زندگی کے فیصلے انسانوں کو اجتماعی طور پر خود کرنے ہیں اور اس کے لیے کسی نبی کی تعلیمات یا اس کی کتاب کو اساس کار کی حیثیت حاصل نہیں ہے۔ اس کو وہ حکومتوں اور ریاستوں کا سیکولر ہو نا قرار دیتے ہیں۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ انسان کے پاس عقل ہے، وہ عقل سے کام لے کراپی زندگی بہتر گزار سکتا ہے لیکن ہمار کا اخیال یہ ہے کہ چونکہ دین اسلام براہ راست ہماری انفرادی اور اجتماعی زندگی دونوں کے لیے قوانین دیتا ہے اور عقل بھی ان قوانین کو درست سبھتی ہے اور وہ بہتر نتائج کے بھی حامل ہیں تو پھر دین کا تعلق موسائٹی یا معاشر ہے سے تعلق ہماری انفرادی واجتماعی زندگی سے ثابت ہوتا ہے۔ جب ہم دین کا تعلق سوسائٹی یا معاشر ہے سے ثابت کردیں گے تو پھر یہ سوال نہیں رہے گاکہ دین ہماری زندگی کی ضرورت ہے یا نہیں۔ وجہ بعثت انبیاء کی اجتماعی پر گفتگو کرتے ہوئے ہم آئندہ دلائل سے ثابت کریں گے کہ خود قرآن حکیم نے بعثت انبیاء کے اجتماعی مقاصد بیان فرمائے ہیں۔

# امت واحده کی تشکیل

قرآن حکیم میں مختلف مقامات پر بعثت انبیاء کاسبب بیان کیا گیا ہے۔سورہ مبار کہ بقرہ کی یہ آیت اس حوالے سے بہت جامع اور واضح شار کی جاتی ہے!

" كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأُنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ لِيَعُولُمُ مَا الْخَتَلُفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِهَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ

الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ لِمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللّهُ يَهُدِى مَن الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللّهُ يَهُدِى مَن يَشَاءُ إِلَى مِرَاطٍ مُّسْتَقِيم ((2)

لین: "سب لوگ ایک امت تھے۔ پس اللہ نے نبیوں کو بشیر ونذیر بنا کر بھیجا اور ساتھ ان کے برحق کتاب نازل کی تاکہ لوگوں کے مابین ان امور میں فیصلہ کر دے جس میں وہ اختلاف کرنے لگے تھے اور انہی نے اس میں اختلاف کیا جنھیں یہ (کتاب) دی گئ تھی جبکہ اس کے پاس مین و واضح احکام و دلائل آچکے تھے اور یہ اختلاف انہوں نے باہمی رسہ کشی اور شرارت کی بنیاد پر کیا تھا۔ پس اللہ نے ایمان لانے والوں کو وہ راہ حق دکھا دی جس میں ان لوگوں نے اختلاف ڈال رکھا تھا اور اللہ جس کی چاہتا ہے صراط متنقیم کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔"

اس آیه مجیدہ سے مندرجہ ذیل بنیادی باتیں اخذ کی جاکی ہیں:

- 1) تمام انسان ایک امت تھے، اکٹھے تھے، متحد تھے۔
- 2) جب انسانوں میں اختلاف پیدا ہوا تو اُن میں نبی مبعوث ہوئے تاکہ اللہ نے انھیں جو زندگی کے قوانین واصول دیے ہیں ان کی روشنی میں فیصلہ کرتے ہوئے لوگوں کے مابین سے اختلاف رفع کر دیں اور انھیں پھر"امة واحد کا"بنادیں۔
- 3) ایک گروہ اختلاف کے رائے پر کار بند رہا جبکہ اس پر جحت تمام ہو گئی،روشن دلائل
   آیکے اور حق و باطل میں تمیز واضح ہو گئی۔
- 4) ایک گروہ نے انبیاء کی تعلیمات کو قبول کر لیا اور وہ "مومن "قرار پائے اور دہی سیدھے راستے پر گردانے گئے۔

انسان کے امت واحدہ کے ہونے کے حوالے سے یہ امر مد نظر رہنا چاہیے کہ اللہ تعالی نے چونکہ سب انسانوں کو ایک فطرت پر پیدا کیا ہے اس لئے اگر ان کی فطرت کسی خارجی رنگ یا گردوغبار یازنگ سے محفوظ رہے تو یکسال رہتی ہے اور وہ"امت واحدہ" بن کررہ سکتے ہیں۔ پھریہ فطرت اللہ کی فطرت سے ہم رنگ ہے بلکہ بہتر لفظوں میں انسان اللہ ہی کی فطرت پر پیدا کیا گیا ہے لہٰذاانسان اپنے فطری راستے پر چاتا

ر ہے تو یہی اللہ کاراستہ ہے، یہی دین الٰہی ہے اور یہی صراط محکم وستقیم ہے۔ جبیبا کہ قرآن حکیم میں ارشاد ہو تا ہے :

" فَأَقِيمُ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْءَ لَا اللهِ الَّتِي فَطَىَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ" (3)

لینی: '' اپنارُخ محکم مستقیم دین کی طرف کیے رکھ۔اللہ کی فطرت ہے جس پر انسان پیدا کیے گئے ہیں۔اللہ کی خلقت اور بناوٹ تبدیل نہیں ہوتی۔ یہی مضبوط دین ہے۔''

انبیاء کا اختلاف ختم کرنے کیلئے آنا گویا انسانوں کو فطرت کے راستے کی طرف واپس لانے کیلئے ہے۔ جس کے نتیج میں وہی امت واحدہ پھر سے معرض وجود میں آجائے۔ اس مقصد کے لئے انبیاء تنبیر واندار کا اسلوب اختیار کرتے رہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ انبیاء نفس بشر کی اصلاح کیلئے مامور ہوئے تھے۔ وہی نفس جو آزاد کی ارادہ واختیار کے استعال سوء کے نتیج میں راہ فساد اختیار کرلیتا ہے۔ انبیاء آئے تا کہ انسانی نفس جو آزاد کی ارادہ واختیار کے استعال سوء کے نتیج میں راہ فساد اختیار کرلیتا ہے۔ انبیاء آئے تا کہ انسانی نفس کو راہ اصلاح پر کاربند رہنے کی مشق کروائیں ، یہاں تک کہ بھلائی کا اختیار کرنا اس کے اندر ملکہ کی شکل اختیار کرنا اس کے اندر ملکہ کی شکل اختیار کرنا سے انہیں مقصد کے لئے مائگ رہے تھے:

" رَبَّنَا وَابْعَثُ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمُ يَتُلُوعَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ" (4) ترجمہ: "اے ہمارے رب! ان میں ایک ایبار سول بھیج، جو انہی میں سے ہو، جو ان کے سامنے تیری آیتیں پڑھے، انھیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور انھیں پاک و پاکیزہ کرے۔"

## بعثت انبياء كامقصد بزبان امير المومنين

حضرت امیر المومنین علیؓ نہج البلاغہ کے اپنے پہلے خطبے میں بعثت انبیاء کا مقصد ان الفاظ میں بیان فرماتے میں :

"فبعث فيهم رسله واتراليهم انبيائه ،ليستادوهم ميثاق فطرته ويذكروهم منسى نعمته ويحتجوا عليهم بالتبليغ ويثيرواليهم دفائن العقول ويروهم الايات المقدرة" (5)

لینی: "اللہ نے بنی آدم میں اپنے رسول مبعوث کیے اور لگاتار انبیاء بھیج تاکہ ان سے فطرت کے عہد و پیان پورے کروائیں، اس کی بھولی ہوئی نعمتیں یاد دلائیں۔ پیغام ربانی پہنچا کر جمت تمام کریں۔ عقل کے دفینوں کو ابھاریں اور انھیں قدرت کی نشانیاں دکھائیں۔"

قبل اذیں مذکورہ آیات کو سامنے رکھ کر جناب امیر "کے اس فرمان کو دیکھاجائے تو یہ انہی آیات کی تفییر معلوم ہوتا ہے۔ اس میں صراحت سے فرمادیا گیا ہے کہ انبیاء کا مقصد بعثت انسان کو اس کا بھولا ہوا بیان فطرت یاد دلانا ہے۔ عقل کے دفینوں کو ابھارنے کی تعبیر یہاں بہت معنی خیز ہے۔ اس میں ایک پہلو تو یہ ہے کہ انبیاء کی دعوت الی ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔ دوسرا پہلویہ ہے کہ انبیاء کی دعوت الی ہوتی ہوتی ہے کہ جو انسانی صلاحیتوں کو ابھارنے میں مددگار ہوتی ہے اور پھر یہ انسانی فطرت وعقل کی گہرائیوں ہے ہی ہم آہنگ ہوتی ہے۔ بعید نہیں کہ آیت میں تعلیم حکمت اس مفہوم کی حامل ہو۔

اس خطبے سے بھی یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ پیان فطرت کی فراموشی انسانوں میں خرابی اور فساد کا باعث بنتی ہے۔رسول اسلامؓ کی بعثت کے پس منظر پر روشنی ڈالتے ہوئے جناب امیرؓ نہج البلاغہ ہی میں اپنے ایک اور خطبے میں فرماتے ہیں:

"ارسله على حين فترة من الرسل وطول هجعة من الامم واعتزام من الفتن و انتشار من الامور وتلظ من الحروب و الدنياكا سفة النور ظاهرة الغرور على حين اصفهاء من و رقعها واياس من ثهرها اغور ارمن مائها قددرست منار الهدى --" (6)

ایتی: "اللہ نے اپنے رسول کو اس وقت بھیجاجب رسولوں کی آمد کا سلسلہ رکاہوا تھا اورامتیں مدت سے پڑی سور ہی تھیں۔ فتنے سراٹھار ہے تھے۔ سب چیزوں کا شیر ازہ بھیرا ہوا تھا۔ جنگ کے شعلے بھڑک رہے تھے۔ و نیا بے رونق و بے نور تھی اور اس کی فریب کاریاں کھلی ہوئی تھیں۔ اس وقت اس کے پتوں بیں زردی دوڑی ہوئی تھی اور بھلوں سے ناامیدی تھی۔ پانی زمین میں تہ نشین ہو جکا تھا۔ ہدایت کے مینار مٹ گئے تھے۔۔۔"

یه سب عبارت در حقیقت " مَااخْتَکَفُوْا فِیْهِ" کی خوبصورت اور دلنشین تفسیر ہے۔ قرآن حکیم نے اس اختلاف کی موجود گی اور پھر بعثت رسول اکرمؓ کی برکت کو ان الفاظ میں بیان فرمایا: " ذُكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَاحُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا" (7)

لینی: " اپنے آپ پر اللہ کی اس نعمت کو یاد کرو کہ تم ایک دوسرے کے دشمن تھے اور اس نے تم ایک دوسرے کے دشمن تھے اور اس نے تم میں بھائی میں ایک دوسرے کیلئے الفت پیدا کردی پس تم اس کی نعمت سے آپس میں بھائی بن گئے اور تم گویا آگ کے گڑھے کے کنارے کھڑے تھے کہ خدا نے شہیں اس میں گرنے سے بچالیا۔"

اس سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن حکیم کی نظر میں رسول اکر م کی بعثت سے یہ فائدہ حاصل ہوا کہ قتل و فساد اور جنگ وجدل میں مبتلا متفرق انسان آپس میں بھائی بھائی بن گئے اور امت واحدہ کی شکل میں بدل گئے۔رسول اکر م کاایک مشہور فرمان بعثت کے مقصد کی طرف ہماری رہنمائی ان الفاظ میں کرتا ہے:

"انهابعثت لاتهم مكارم الاخلاق" (8)

لعِنى: " ميں اچھے اور بھلے اخلاق کی تنميل کيلئے مبعوث ہوا ہوں۔"

اگر ہم اخلاق کے اس مفہوم کو پیش نظرر کھیں کہ یہ انسانوں کے باہمی روابط و تعلقات کی نوعیت سے بھی عبارت ہے تو واضح ہوتا ہے کہ انسانوں کے باہمی روابط کو نیکی اور بھلائی کی بنیادوں پر استوار کرنا بعثت انبیاء کا بنیادی مقصد ہے۔ قرآن و حدیث سے وجہ بعثت کے اس اجمالی بیان کے بعد ہم زیر بحث موضوع کے حوالے سے اٹھائے گئے سوالات کا جائزہ لیتے ہیں۔

# (1) لو گوں كو عبادت كى دعوت دينے كيلئے

کیا انبیاء کرام لوگوں کو اللہ کی عبادت اور بندگی کی طرف دعوت دینے کیلئے مبعوث ہوئے؟ اس سوال کا جواب اثبات میں ہے۔ در حقیقت اللہ کی بندگی ہی انسانوں میں توحید ووحدت کا ذریعہ بن سکتی ہے۔ اختلاف عبادت اللہ یا تقاضائے عبادت اللہ سے انحراف ہی کے نتیجے میں معرض وجود میں آتا ہے۔ خوداللہ تبارک و تعالی نے ارشاد فرمایا ہے:

" وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّالِيَعُبُدُونِ" (9) لينى: " ميں نے جن وانس كو عبادت ہى كيلئے پيدا كياہے۔" جب تخلیق جن وبشر کامقصد ہی عبادت کھہرا تو پھر انبیاء کی دعوت سوئے عبادت حق تعالیٰ ہی ہونا چاہیے۔ در حقیقت یہی فطرت انسانی کے میثاق کے ایفا کی دعوت ہے۔ انسانی معاشرے کی تمام کجر ویاں اسی دعوت سے انحراف کے نتیج میں ہوتی ہیں۔ اگر سب کا ہدف خدا ہوجائے تو نوع انسانی میں سے ہدف کا اختلاف ختم ہوجاتا ہے۔ ساری جنگیں تو اہداف و مقاصد کے اختلاف ہی سے جنم لیتی ہیں۔ اگر انسان سب اللہ کے بندے ہیں اور وہ سب کا معبود بھی ہے اور خالق و مالک بھی تو پھر ایک بندے کے لئے ضروری ہوجاتا ہے کہ وہ دو سرے انسانوں کو بھی اس نظر سے دیکھے کہ وہ خدا کے بندے ہیں۔ اگر انسان میں بیہ نظر پیدا ہوجائے تو پھر وہ اپنے آقا و مالک کے کسی بندے کے ساتھ کیو نکر ظلم کر سکتا ہے۔
سب گویا ایک دو سرے کی کمک کرکے اپنے معبود کی عبادت ہی انجام دے رہے ہوتے ہیں۔ پھر دعوت سب گویا ایک دو سرے کی کمک کرکے اپنے معبود کی عبادت ہی انجام دے رہے ہوتے ہیں۔ پھر دعوت اللی میں انسان کی با ہمی رقابت بہت دل خوش کن منظر میں بدل جاتی ہے۔ بقول غالب:

سب رقیبوں سے ہوں ناخوش پر زنان مصر سے ہےزلیخاخوش کہ محو ماہ کنعاں ہو گئیں (10)

# (2) فلاحی کام کرنے کے لیے:

قرآن حکیم میں بہت سے مقامات پرالہی دعوت کے بعد '' لَعَلَّکُمْ تُفْلِحُوْنَ ''فرمایا گیا ہے۔احکام اسلامی میں نماز کامقام ودرجہ سب سے بلند ہے۔اس کی طرف دعوت دیتے ہوئے موذن پکار تا ہے:

#### "حىعلىالفلاح"

دراصل فلاح کا تصور کہ جو نرامادی ہے اور فلاح کا تصور کہ جودارین پر حاوی ہے، دونوں میں زمین وآسان کا فرق ہے۔ آخرت سے بے نیاز ہو کر، جہانِ دیگر سے انقطاع کے بعد فلاح کا تصور مکتب انبیاء میں سرے سے عنقا ہے۔ فلاح کے جامع تصور کے حوالے سے اگر پوچھا جائے کہ انبیاء ہماری فلاح کے لئے مبعوث ہوئے تھے تو اس سوال کاجواب بھی اثبات میں ہے۔ رہے ساجی حوالے سے فلاحی کام تویہ کلی توحیدی معاشر ے کا کیک شبت پہلوہے۔

تاہم مکتب انبیاء سے وابستہ انسان کااس حوالے سے جذبہ محرکہ مکتب انبیاء سے دور انسان کے جذبہ محرکہ سے مختلف ہی نہیں ہوتا بلکہ آخر کار نتیجہ بھی بہت مختلف نکلتا ہے۔ ساجی بھلائی کے کام انبیاء کے ساختہ ویرداختہ انسان کے وجود سے خود بخود مترشح ہوتے ہیں للہذا انھیں انبیاء کی تحریک انسان سازی

کاایک متیجہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ بلاواسطہ انبیاء کا کام فطرت انسانی کو صالح رکھنا ہے، یہ مقصد حاصل ہوجاتا ہے۔ ہوجائے تومعاشرہ بہر حال صالح اور فلاح یافتہ ہوجاتا ہے۔

# (3) د نیاسے دور رکھنے کیلئے:

د نیامے دو تصور ہیں، ایک د نیا جوآخرت سے بے نیاز ہو کریالا تعلق ہو کر حاصل ہو،انبیاء کے مکتب میں ایسی د نیاسے دوری ہی کی دعوت دی گئی ہے۔ جیسا کہ قرآن حکیم میں ہے کہ جو شخص صرف بیہ کہتا ہے:

" فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنيَّا وَمَالَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلاَّقٍ" (11)

لین: "انسانوں میں سے جو کہتے ہیں اے ہمارے پرودرگار! ہمیں دنیا میں عطا کر، ان کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں۔"

الی ہی دنیاکے بارے میں فرمایا گیاہے:

"حبالدنياراسكلخطية" (12)

لعنی:" دنیا کی محبت تمام برائیوں کی جڑ ہے۔"

جبكه دوسري طرف الله تعالی ایسے انسانوں كوپسند فرماتا ہے جو كہتے ہیں:

"رَبَّنَا اتِّنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَّفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَّقِنَا عَذَا النَّارِ" (13)

لیعنی: "پرور دگار! ہماری دنیا بھی اچھی کراور آخرت بھی اچھی کراور ہمیں عذاب دوزخ سے بیا۔"

جوانسان اس دنیا کواپنی نجات اخروی کازینہ بناتا ہے وہ انبیاء کے مکتب کا تصیح شا گرد ہے، اس لئے کہ اس بر سمہ تنا

مکت کی تعلیم یہ ہے:

"الدنيامزرعة الآخرة" (14)

لعنی: "دنیاآخرت کی کھیتی ہے۔"

دوسری طرف اسلام نے دنیا سے قطع تعلق کی کھل کر مخالفت کی ہے۔اسلام کابیہ نظریہ مشہور ہے:

"لارهبانية في الاسلام" (15)

قرآن میں یہ بھی فرمایا گیاہے کہ:

"كَتَنسَنَصِيبَكَمِنَ الدُّنْيَا ---" (16)

لعنی: "اور دنیاسے اپناحصہ فراموش نہ کرو۔"

للذاانبیاء الی دنیا سے دور رہنے کا پیغام تو دیتے ہیں جو آخرت کی نفی پر استوار ہواور انسان کو آخرت سے فافل کردے جبکہ اس دنیا کو آخرت کیلئے کھتی بنا کر استفادے کے حامی ہیں۔انسانی معاشر وں میں اختلاف الی دنیا پرستی کی بنا پر ہی پیدا ہوتا ہے جو آخرت سے دوری کا باعث ہوتی ہے۔انسانی فطرت انسانی بقاکی خواہشمند ہے جبکہ اس دنیا کی زندگی فافی ہے لہذا فافی زندگی کی طلب فطرت انسانی کے تقاضوں کی پامالی سے عبارت ہے اور یہ امر سرامر وجہ بعثت انبیاء سے متصادم ہے۔

### (4) سیاست سے دورر کھنے کے لئے

سطور بالامیں دنیا کے بارے میں اسلامی تصور سے اس سوال کا جواب واضح ہو گیا ہے۔ سیاست اگر انسانوں کو باہم جوڑنے، انھیں امت واحدہ بنانے، عدل اجتماعی کے قیام سے عبارت ہے تو یہی انبیاء کی تعلیمات کا تقاضا ہے لیکن سیاست کا مقصد اگر اس کے برخلاف ہے تو پھر انبیاء کے راستے کے برخلاف ہے۔

### (5) آخرت میں چھٹکارادلانے کیلئے:

ا بھی ہم نے قرآن حکیم کی ایک آیت نقل کی جس کے آخر میں ہے:

"وَقِنَاعَنَابَ النَّارِ"

لعنی: "پروردگار! ہمیں عذاب دوزخ سے بیا۔"

ایک اور مقام پر فرمایا گیاہے:

" قُوا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا " (17)

لعنی: " اپنے آپ کو اور اپنے اہل وعیال کو دوزخ سے بچائیں۔"

گویا آخرت ہیں مذاب جہنم سے بچنے کی دعوت دینا انبیاء کی بعثت کا ایک مقصد ہے۔ تاہم انبیاء کی دعوت اس سے وسیع تر، عظیم تر، عمیق تر اور جامع تر ہے۔ انبیاء کا تربیت یافتہ انسان بہر حال آخرت میں بھی نجات یافتہ قراریا تا ہے۔ ویسے جنت ہویا جہنم، اپنے تمام تر در جات کے ساتھ انسان کے اچھے یابرے اعمال کے اُخروی تشکل ہی کا دوسرانام ہے۔

# (6) دنياميس عدل وانصاف قائم كرنے كے لئے:

الله تعالى نے حضرت داؤد كو مخاطب كركے فرمايا:

" يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاس بِالْحَقِّ --- "(18)

یعنی: '' اے داؤد! ہم نے تحقیے زمین پر خلیفہ بنایا ہے پس انسانوں کے مابین حق کے مطابق فیصلہ کر\_''

ایک اور آیت میں فرمایا گیاہے:

" اعُدِلُواْ هُوَأَقُ مُ لِلتَّقُوى " (19)

لینی: "عدل کرو کہ یہی تقویٰ کے نز دیک ترین ہے۔"

الی آیات سے ظاہر ہوتا ہے کہ عدل کی حکمرانی کے قیام کی تعلیم، دعوت بلکہ کوشش انبیاء کی جدوجہد اور پروگرام کا حصہ ہے۔ ہم نے شروع میں وجہ بعثت انبیاء کے حوالے سے سورہ بقرہ کی جو آبیہ مجیدہ نقل کی تھی اس میں بھی فرمایا گیا ہے۔

"وَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ--"

انبیاء کے ساتھ ہم نے برحق کتاب نازل کی تاکہ اس کے مطابق وہ لو گوں کے اختلافات دور کر سکیں اس کی روشنی میں لو گوں کے در میان فیصلہ کر سکیں۔

اب رہا یہ سوال کہ دنیا میں عدل وقسط کا قیام کس طریقے سے ہو تو یہ حالات اور شر الط زمان و مکان سے مر بوط ہے۔ انبیاء کے اپنے ہاتھوں میں بھی حکو متیں رہی ہیں جیسے خود حضرت دائود اور حضرت سلیمان کی مثال ذکر کی جاسکتی ہے۔ وہ کسی کو بھی یہ منصب سونپ سکتے ہیں جیسے جناب طالوت کو ایک مر حلے پر قیادت سونپی گئی۔ حکمت عملی کے تحت کوئی اور صورت بھی ممکن ہے۔ دراصل خود حکومت کا قیام انبیاء کا بلاواسط مقصد نہیں ہوتا لیکن معاشر سے پر عدل کی حکم انی اور ظلم کا خاتمہ قانون عدل کی بالاد ستی کے بغیر مقصد نہیں ہوتا لیکن معاشر سے پر عدل کی حکم انی اور ظلم کا خاتمہ قانون عدل کی بالاد ستی کے بغیر مقصور نہیں۔

# نمونه عمل کی ضرورت

جانوروں میں سے جو اجتماعی زندگی گزارتے ہیں ان کے کام جبلی طور پر ہوتے ہیں۔ خود اُن کا ارادہ ان کا موں میں کار فرمانہیں ہوتا۔ انسان چونکہ فاعل مخار ہے اس لیے اُسے اجتماعی زندگی کے امور خود اپنے ارادے سے انجام دینا ہوتے ہیں لیکن اسی کے بارے میں امکان ہے کہ وہ اپنے فریضے میں کوتا ہی کرے گایا اس کے برخلاف کام کرے گا۔ انسان اپنے انفرادی مفاد کی فکر میں رہتا ہے۔ للذا اسے قانونی اور اخلاقی دونوں اعتبار سے سدھارنے اور سدھانے کی ضرورت ہوتی ہے۔ انبیاء انسانوں کے لیے اچھے معاشرتی

قوانین اور اعلی اخلاقی تعلیمات لے کرآتے ہیں اور خود ان قوانین پر عمل کرتے اور اخلاقی اعتبار سے اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہوتے ہیں۔ اس طرح سے ان کی زندگی دوسروں کے لیے ایک نمونہ عمل بھی بن جاتی ہے۔ نمونہ عمل در حقیقت انسان کے اندر ایک جذبہ عمل پیدا کرنے کا کر دار بھی ادا کرتا ہے۔ انبیاء اپنے عمل سے ثابت کرتے ہیں کہ وہ جو کچھ کہتے ہیں ان پر ایمان رکھتے ہیں ان کا عمل ان کی فکر اور تعلیم کی صداقت کی گواہی دیتا ہے۔

اس طرح سے وہ نافقط انسانی عقلوں کو اپیل کرتے ہیں بلکہ انسانی دلوں کو بھی انگیجت کرتے ہیں۔انبیاء اپنی زبان سے ہی اندار و تنشیر کاکام نہیں کرتے بلکہ ایک صورت عمل بھی مہیا کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ایمان لانے والوں کے دل پر ان کی باتیں اثر کرتی ہیں وہ دنیا سے بظاہر چلے بھی جاتے ہیں لیکن ان کا عمل انسانوں کے اندر بیداری اور حرکت کا پیغام بن کر زندہ رہتا ہے۔

سے تو یہ ہے کہ انبیانہ ہوتے توانسان اور انسانیت ہی نہ ہوتی۔ آج بھی انبیاء کی جو وراثت انسانی تہذیب اور معاشرے میں باقی ہے وہ انسانی تربیت اور تکامل میں اپنا کر دار ادا کر رہی ہے۔ اگر انبیاء کی کتب اور تعلیمات انسانی معاشرے سے آج بھی نکل جائیں تو روح انسانیت فنا ہوجائے۔ انسان بالکل در ندہ بن جائے اور ہم قوی کمزور کو کھا جائے۔ اپنا اجتماعی فریضہ جان کر بھی امکان ہے کہ اس پر عمل نہ کرے۔ نبی اجتماعی فریضہ کی بہچان میں بھی مدد کرتا ہے اور انسان میں ایمان کی قوت پیدا کرکے اس پر عمل پر بھی ابھارتا ہے۔

#### حواله جات

1\_سوره النباء: ١، ٢

2\_بقره: ۲۱۳

3\_روم:۳۰

4\_بقرہ: ۱۲۹

5\_ نهج البلاغه، خطبه ا

6 - نج البلاغه خطبه ۸۹،۸۷

7\_آل عمران: ۱۰۳

8- بيهتي (۴۵۸)، السنن الكبرى، بيروت، لبنان، دارالفكر، ج٠١، ص١٩٢)

9\_ذاريات: ۵۲

10 ـ غالب، اسد الله خان: ديوان غالب، تضحيح: حامد على خان ( لا هور، الفيصل ناشر ان وتاجران كتب، جنور ي ٢٠٠٧) ص ١٠٢

11-بقره-۲۰۰

12\_ كليني (٣٢٩) الكافي، تهران، ايران، دارالكتب الاسلامية، طبع ٣١٥ ٣١٥ ش، ٢٦، ص ٣١٥

13-آل عمران: ١٦

14 ـ ری شهری، محمدی: میزان المحمه ( تهران، مکتب الاعلام الاسلامی، ار دی بهشت، ۲۷ ۱۱ه ش) ج ۳، ص ۲۸۵

اس مقام پر جناب ری شہری نے اس مفہوم کی گئی ایک احادیث درج کی ہیں۔

15 - كليني، شيخ محمد بن يعقوب: الكافي (تهران، دارالكتب الاسلامية، ٦٥ ٣١ه ش) ج٥، ص ٣٩٣

16-نقص: 24

71- تر يم: ٢

18-س:۲۲

19-مائده-۸

# کفار کی طہارت ونجاست(۲)

سيد مزمل حسين نقوى\*

اہل کتاب کی نجاست پر ایک دلیل اجماع بیان کی جاتی ہے لیکن اس کے برعکس، ان کی طہارت کے فتوے میں بھی اجماع کا سہارا لیا گیا ہے۔ مقالہ ہذا کے مطابق، کفار کی نجاست پر اجماع کو دلیل کے طور پر پیش نہیں کیا جا سکتا؛ کیونکہ یہ اجماع قطعی نہیں ہے۔ نیز، اگر اجماع کامدرک نقل ہوا ہو تو بھی اجماع جحت نہیں ہوتا۔ اب چونکہ اہل کتاب کی نجاست پر قرآن اور سنت سے بھی استدلال کیا گیا ہے، للذا یہ اجماع، اجماع ہونے کے لحاظ سے جحت نہیں ہے۔

بالفرض یہ اجماع صحیح بھی ہو تو بھی اس کے مقابلے میں اہل کتاب کی طہارت پر دلائل موجود ہیں۔ چنانچہ قرآن کر می آیا ہے: 'آج تمہارے لیے تمام پاکیزہ چیزیں حلال کر دی گئ ہیں؛ اہل کتاب کا کھانا تمہارے لیے اور تمہارا کھانا اُن کے لیے حلال ہے۔ '' البتہ مذکورہ استدلال صرف اسی وقت صحیح ہو سکتا ہے جب طعام سے مراد کھانا ہو۔ بہر صورت، اہل کتاب کی طہارت پر دلالت کرنے والی روایات تعداد کے لحاظ سے بھی زیادہ ہیں اور ان کی دلالت بھی واضح ہے۔ اور اگر ان دونوں قتم کی روایات میں تعارض ہو تو نجاست پر دلالت کرنے والی روایات کر اہت پر حمل ہوں گئ۔

اور اگر جمیں اس باب میں نقلی دلائل سے کوئی واضح حکم نہ ملے تب بھی عملی اصول اور فقہی قواعد کی روسے بھی قاعدہ طہارت جاری کرتے ہوئے ہم اہل کتاب کی طہارت کا نتیجہ لے سکتے ہیں۔ رہی بات مشر کین کی طہارت و نجاست کی، تواس حوالے سے اگر چہ متأخرین میں سے بعض فقہاء اس مسلہ میں ترود کا شکار ہیں، لیکن شیعہ فقہا کی اکثریت مشر کین کی ذاتی نجاست کی قائل ہے۔ بہت کم فقہاء ایسے ہیں جنہوں نے مشر کین کی طہارت کا فتوی دیا ہے۔

<sup>\*</sup>\_ڈائریکٹرریسرچ،البھیرہ،اسلام آباد

سراہل کتاب کی نجاست کی تیسری دلیل اجماع بیان کی جاتی ہے، شریف مرتضلی لکھتے ہیں:

"ومها انفردت به الامامية: القول بنجاسة سؤر اليهودى والنصراني وكل كافر--ويدل على صحة ذلك مضافاً الى اجهاء الشيعة عليه قوله جل ثناؤه انها الهشر كون نجس"(1) ليني: " يهودى، عيمائى اور مر كافر كا جموانا نجس ہے، يه نظريه اماميه كے منفردات ميں سے ہے۔۔۔اجماع كے علاوہ اس پر خداكا يہ قول بھى دلالت كرتا ہے كہ مشر كين نجس ہيں۔"

شيخ طوسي ڪهتے ہيں:

"وایضا اجه ع الهسلمون علی نجاسة الهش کین والکفار اطلاقاً" (2) لینی: "تمام مسلمانوں کا اجماع ہے کہ مشر کین اور کافر نجس ہیں۔" ابن زمرہ حلبی کہتے ہیں:

"والثعلب والارنب نجسان بدليل الاجماع الهذكور والكافن نجس بدليله ايضا-" (3) ليعن: "لومرًى اور خر گوش نجس مين كيونكه ان كى نجاست پر اجماع ہے اور اسى دليل (اجماع) كى بناير كافر بھى نجس ہے-"

بعض فقہاء جو سمجھتے ہیں کہ قرآن اور روایت سے اہل کتاب یا دوسرے کفار کی نجاست ٹابت نہیں ہوتی وہ بھی نجاست کے سلسلے میں اجماع کاسہارا لیتے ہیں۔ حتیٰ کہ امام خمیثیؓ اور آیت اللہ العظلی خو کیؓ نے باقی اولہ کور دکر دیا ہے۔ صرف اجماع پر انحصار کیا ہے۔ امام خمیثیؓ کہتے ہیں:

" فتحصل من جميع ذلك ان لا دليل على نجاست اهل الكتاب ولاالملحدين ماعداالبش كين بل هى مقتضى الاخبار الكثيرةالدالة على جواز تزويج الكتابية واتخاذها ظئرا و تغسيل الكتابي للميت المسلم بعض الاحيان الى غير ذلك ويويدها مخالطة الائمة عليهم السلام وخواصهم مع العامة الغيرالمتحرزين عن معاشرتهم فالمسألة مع هذه الحال التى تراها لا ينبغى وقوع خطا عبن له قوم فى الصناعة فيها فضلا عن اكابر اصحاب الفن ----" (4)

یعن: "ان تمام مطالب کا خلاصہ یہ ہے کہ سوائے مشر کین کے نہ اہل کتاب کی نجاست پر کوئی دلیل ہے نہ ملحدین کی، بلکہ اکثر روایات دلالت کرتی ہیں کہ کتابیہ سے نکاح جائز ہے اور اسے داید بنانا جائز ہے اور بعض مقامات پر کتابی کا مسلمان میت کو عنسل دینا جائز ہے وغیرہ۔ نیزاس کی تائید یہ بات بھی کرتی ہے کہ ائمہ معصومین اور آپ کے ساتھی ان لوگوں سے ملتے تھے جو اہل کتاب کے ساتھ اٹھتے بیٹھتے تھے، لیکن اس کے باوجود ان افراد کی طرف خطا کی نسبت دینا صحیح نہیں ہے جو اس فن کے ماہر ہیں خصوصاً ہمارے اکابر علاء۔۔۔"

آیت الله العظلی خو کی کہتے ہیں:

"ومن هنايشكل الافتاء على طبق اخبار النجاسة الاان الحكم على طبق روايات الطهارة اشكل لان معظم الاصحاب من المتقدمين والمتاخى ين على نجاسة اهل الكتاب فالاحتياط اللزومي ممالا مناص عند في المقام" (5)

یعنی: "اسی وجہ سے روایات نجاست کے تحت فتوی دینا مشکل ہے اور روایات طہارت کے تحت حکم لگانا اور بھی مشکل تر ہے کیونکہ متقدمین اور متاخرین میں سے اکابر فقہاء اہل کتاب کی نجاست کے قائل ہیں للندااحتیاط واجب یہی ہے۔ اس مقام پر اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہے۔" دلیل اجماع بھی صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ اس پر چنداعتراض وارد ہوتے ہیں۔

(i) متقد مین اور متاخرین میں سے بہت سے فقہاء اہل کتاب کی طہارت کے قائل ہیں۔
 ابن جنید کہتے ہیں:

"ولو تجنب من اكل ما صنعه اهل الكتاب من ذبائحهم وفي آنيتهم وكذلك ماصنع في اواني مستحلي الميتة ومواكلتهم مالم يتيقن طهار قاوانيهم وايديهم كان احوط" (6)

یعنی: " احتیاط یہ ہے کہ اہل کتاب کے ذبائے اور ان کے بر تنوں سے اجتناب کیا جائے۔ اسی طرح جو مردار کو حلال سیجھتے ہیں ان کے بر تنوں اور ان کے ساتھ کھانا کھانے سے پر ہیز کیا حائے۔ "

اس عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ اہل کتاب اگر ہاتھوں کو دھولیں تو پاک ہیں۔اگر ذاتی نجاست ہوتی تو دھونے سے کیسے پاک ہوسکتی تھی۔ شف میں میں ::

شیخ مفید کا قول نقل کرتے ہوئے محقق حلی کہتے ہیں:

"للمفيد قولان احدهما النجاسة ذكره في اكثركتبه والآخر الكراهية ذكره في الرسالة الغرية "(7)

یعنی: "اس کے بارے میں شیخ مفید کے دو قول ہیں۔ایک نجاست کا جوانھوں نے اپنی اکثر کتب میں ذکر کیا ہے۔ دوسرا کراھت کاجور سالہ الغربہ میں ذکر کیا ہے۔"

شيخ طوسي كهتے ہيں:

" ويكرة ان يدعو الانسان احدًا من الكفار الى طعامه فيأكل معه فان دعاة فليأمرة بغسل يديد ثم ياكل معد انشاء الله-" (8)

یعنی: " مکروہ ہے کہ انسان کفار کو کھانے کی دعوت دے اور ان کے ساتھ مل کر کھائے۔ اگر بلاتا ہے تواخیں ہاتھ دھونے کے لیے کہے پھراس کے ساتھ کھاسکتا ہے۔"

سید محمد موسوی عاملی نے اگرچہ صراحت کے ساتھ اہل کتاب کی طہارت کا فتویٰ نہیں دیالیکن نجاست کی ادلہ کور د کرتے ہیں اور طہارت کی ادلہ کی تائید کرتے ہیں۔ کہتے ہیں:

"ويمكن الجمع بين الاخبار باحدامرين: اماحمل هذه على التقية اوحمل النهى في الاخبار المتقدمه على الكراهة ويشهد للثاني مطابقته لمقتضى الاصل--" (9)

یعنی: "ان روایات کو دو طریقوں سے جمع کیا جاسکتا ہے یاان روایات طہارت کو تقیہ پر محمول کریں یا روایات نجاست میں موجود نہی کو کراہت پر محمول کیا جائے۔ دوسری وجہ بہتر ہے کیونکہ اصل اس کا تقاضا کرتی ہے۔"

ملامحسن فيض كاشاني كهته بين:

یعنی: "مذکورہ احادیث اہل کتاب کی نجاست پر دلالت نہیں کر تیں کیونکہ اولًا تویہ نہی ان کے خبث باطنی کی وجہ سے ہو دوسرایہ کہ بہت سی احادیث میں اہل کتاب سے اجتناب کی وجہ یہ تھی کہ وہ نجاسات سے پر ہیز نہیں کرتے تھے نہ کہ ان کی ذاتی نجاست کی وجہ سے۔" (10)

رضا ہمرانی کہتے ہیں:

"والحاصل انه لا يجوز طرح الاخبار الدالة على الطهارة او المؤيدة لها التي لا تتناهى كثرة ببثل هذه التلقيقات التي تشبت بها القائلون بالنجاسة-" (11)

ایعنی: "خلاصہ بید کہ صحیح نہیں ہے کہ ان روایات کو چھوڑ دیا جائے جو طہارت پر دلالت کرتی ہیں یا کم از کم ان کی تائید کرتی ہیں۔ صرف ان توجہات کی بناپر جو نجاست کے قائل افراد نے کی ہے۔"
اہل کتاب کی طہارت و نجاست کے متعلق پوچھے گئے فتویٰ کے بارے میں سید محسن الحکیم نے جواب دیا:
"الکتابی طاهرا ذاکان طائراً من النجاسات التی یساور هاکالبول والہنی والدہ والخمرو غیرها فاذاکان طاهرا من هذه النجاسات کان سورها طاهرا ویجوز اکل طعامه و شما بعد۔" (12)

یعنی: "اہل کتاب پاک ہے جب وہ پیشاب، منی، خون، شراب جیسی ظامری نجاسات سے پاک ہو۔ حب وہ بیشاب، منی، خون، شراب جیسی ظامری نجاسات سے پاک ہو۔ حب وہ ان نجاسات سے پاک ہو تواس کا جموع اللہ بھی پاک ہے اور اس کے ساتھ کھانا پینا جائز ہے۔" رہبر معظم سید علی خامنہ ای مد ظلہ العالی طہارت اہل کتاب کے متعلق فرماتے ہیں:

"النجاسة الذاتية لاهل الكتاب غير معلومة بل نرى انهم محكومون بالطهارة ذاتاً-" (13) "النجاسة الذاتية لاهل الكتاب غير معلومة بل نهيس ب بلكه مهار نزديك وه ذاتاً پاك بيس-" آيت الله فاضل لنكراني كهتم بين:

"كافر جوكه خداكا عقاد نہيں ركھتا يا خداكے ليے شريك قرار ديتا ہے يارسول عربي كى نبوت كا قائل نہيں ہے نجس ہے مگر اہل كتاب ياك ہيں۔" (14)

آیت الله سیتانی مد ظله العالی کہتے ہیں:

یعنی: "اہل کتاب جو کہ آنخضرے کی نبوت کے قائل نہیں ہیں مشہور قول کی بناپر نجس ہیں لیکن ان کی طہارت کے قائل ہو نابعید نہیں ہے۔" (15)

آیت الله محمر صادق روحانی کہتے ہیں:

لعنى: " ابل كتاب يعنى يهود، نصارى اور مجوسى پاك بين-" (16)

آیت الله وحید خراسانی کہتے ہیں:

"امااهل کتاب یعنی یهودی و نصاری اقوی طهارت آنها است هرچند احوط اجتناب است" (17) یعنی: "اس کے علاوہ بھی کئی فقہاء نے اہل کتاب کی طہارت کا فتوی دیا ہے طوالت کے خوف سے ان کے ذکر سے صرف نظر کرتے ہیں۔ پس اتنے فقہاء کی مخالفت کے باوجود کیسے کہہ سکتے ہیں کہ شیعہ کا اجماع ہے۔"

(ii) اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ اجماع وہی جمت ہے جو امام معصوم گی رائے کو کشف کرے۔ للذا اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اجماع قطعی ہو۔ جبکہ مذکورہ اجماع ایسا نہیں ہے کیونکہ ایک تو بہت سے فقہاءِ اہل کتاب کی طہارت کے قائل ہیں دوسرایہ کہ وہ فقہاجو نجاست کے قائل ہیں ان میں سے بھی بہت سے فقہااس دلیل میں تردد کا شکار ہیں۔ اس لیے تو اجماع کے علاوہ آیات اور روایات کا سہار الیا ہے۔ پس جب اجماع قطعی نہیں ہے تورائے معصوم کا قطع بھی نہیں ہے للذا قابل اعتبار نہیں ہے۔

(iii) علم اصول میں بیہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ وہ اجماع جمت ہے جس سے امام معصوم سے حکم کے صدور کا یقین ہو اور مدر کی نہ ہو۔ کیونکہ اگر اجماع کس مدرک کی بناپر ہو تواسی مدرک کو دیکھا جائےگا۔ اجماع کی ضرورت نہیں ہے۔ اگر مدرک قابل اعتبار ہے تواس پر عمل ہوگا وگرنہ نہیں اور یہاں اجماع مدد کی ہے کیونکہ نجاست اہل کتاب پر قرآن اور روایات سے بھی استدلال کیا گیا ہے۔

# اہل کتاب کی طہارت ہے دلاکل

الف قرآن كريم ميں خدافرماتا ہے:

" الْيَوْهَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَحِلُّ لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَّهُمْ" (18) یعنی: "آج تمهارے لیے تمام پاکیزہ چیزیں حلال کر دی گئی ہیں۔ اہل کتاب کا کھانا تمهارے لیے اور تمهارا کھاناان کے لیے حلال ہے۔"

اس آیت میں اہل کتاب کے کھانے کو مسلمانوں کے لیے حلال قرار دیا گیا ہے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ وہ کھانے پاک ہیں کیونکہ نجس کھانے حلال نہیں ہوتے۔ کھانے کے ساتھ ان کابدن مس ہوتا ہے۔ اگر وہ نجس ہوتے تو کھانے بھی نجس ہو جانے اور برتن بھی۔ جب کھانا اور برتن مس کرنے کے بعد بھی یاک ہیں۔ یاک ہیں۔

مذ کورہ استدلال اسی وقت صحیح ہو سکتا ہے جب طعام سے مراد کھانا ہو۔ اگر اس سے مراد خشک غلہ ہو تو پھر استدلال صحیح نہیں ہے۔ بعض افراد کہتے ہیں کہ طعام سے مراد غلات ہیں اور اس کے لیے انھوں نے اہل لغت اور بعض روایات کا سہارالیا ہے محقق بحرانی کہتے ہیں :

" فان الظاهر من الاخبار المويدة بكلام جملة من افاضل اهل اللغة هو تخصيص ذلك بالحنطة وغيرة هامن الحبوب اماحقيقة او تغليبا بحيث غلب استعماله فيها" (19)

لیعنی: " اخبار وروایات سے جو ظاہر ہو تا ہے اور اہل لغت سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ طعام سے مراد گندم اور دالیں وغیرہ ہیں۔طعام کا حقیقی یا غالبی معنی یہی ہے۔" صاحب الجواھر کہتے ہیں:

لاينبغى الاصغاء للاستدلال على الطهارة ايضا بقوله تعالى "وطعام الذين اوتوالكتاب حل لكم -- "بعد ورود الاخبار المعتبرة وفيها الصحيح والموثق وغيره بارادة العدس والحبوب والبقول من الطعام سيا مع تائيد ها بها عن المصباح المنير انه اذا اطلق اهل الحجاز الطعام عنويه البرخاصة -- " (20)

ایعنی: "اہل کتاب کی طہارت پر خداوند کریم کے قول (و طعام الذین) ان کے کھانے تمھارے لیے حلال ہیں سے استدلال کرنا صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ بہت سی صحیح اور موثق روایات میں طعام سے مراد دال، غلات اور سبزیاں لی گئی ہیں اور اس کی تائید مصباح المنیر کا یہ قول بھی کرتا ہے کہ جب اہل حجاز جب طعام کہتے ہیں تواس سے مراد گندم لیتے ہیں۔"

محقق ار دبلی کہتے ہیں:

یعنی: "آیت طعام الذین اوتواالکتاب حل لکم اہل کتاب کی طہارت پر دلالت نہیں کرتی۔ کیونکہ طعام فی نفسہ حرام نہیں ہے بلکہ حلال ہے۔ یہ نجاست کے ملنے کی وجہ سے نجس ہوا ہے۔ دوسرایہ کہ اہل لغت کہتے ہیں کہ طعام سے مراد گندم ہے۔" (21)

#### روامات

(i) قتيب الاعثى كہتے ہيں كه ايك شخص امام صادق سے "اليوم احل لكم الطيبات وطعام الذين اوتواالكتاب حل لكم الطيبات وطعام الذين اوتواالكتاب حل لكم" كے متعلق بوچھا توفرمايا: "كان ابى عليه السلام يقول انها هوالحبوب واشباها" (22) لعنى: "ميرے والد كہتے تھے كه اس سے مراد غلات وغيره ہيں۔"

(ii) الى جارود كہتے ہيں كه ميں نے امام باقر سے طعام الذين اوتواالكتاب كے متعلق يو چھا توآپ نے فرمايا: "الحبوب والبقول" (23) ليعن: "دواليس اور سنرياں"

بشام بن سالم روایت کرتے ہیں کہ امام صادق سے وطعام الذین اوتوا۔۔۔کے متعلق بوچھا گیا تو آپ نے فرمایا: "العدس والحص وغیر ذلك" (24) یعنی: "غلات اور دالیس وغیرہ"جواب: ہم کتب لغت کا مطالعہ کرتے ہیں تو دیکھتے ہیں کہ کسی بھی اہل لغت نے طعام کے معانی غلہ یا دالیس نہیں کیا بلکہ اس کے معنی کھانے کے کیے ہیں ہاں بعض او قات اس سے گندم مراد لی گئ ہے۔ البتہ یہ بھی در حقیقت ایک مصداق ہے نہ معنی۔

جوامری کہتے ہیں:

"الطعام ما يوكل و ربباخص بالطعام البروفي حديث ابي سعيد كانخرج صدقة الفطى على عهد رسول الله ص) صاعاً من طعام" (25)

یعنی: " طعام مراس شے کو کہتے ہیں جو کھائی جائے بعض او قات اسے گندم کے ساتھ مخصوص کیا گیا ہے جیسا کہ ابی سعید کی روایت ہے کہ ہم رسول خدا کے دور میں گندم کا ایک صاع فطریہ کے طور پر دیتے تھے۔"

ابن فارس زكريا كہتے ہيں: "الطعام هوالمها كول وكان بعض اهل اللغة يقول الطعام هوالبرخاصة وذكر حديث ابى سعيد" (26) يعنى: "طعام مركھانے والى شے كو كہتے ہيں، بعض اہل لغت نے كہا ہے كہ طعام صرف گندم كو كہتے ہيں۔ اس دليل ميں وہ ابى سعيدكى روايت كوذكر كرتے ہيں۔"

ابن اثیر کو کہتے ہیں:"الطعام عامر نی کل مایقتات من الحنطة والشعیر والتہر و غیر ذلك "لیخی:" گندم، جو، کھجور وغیر ہ میں سے جو شے کھائی حاتی ہے اسے طعام کہتے ہیں۔"(27)

خلیل فراهیدی کہتے ہیں: "الطعام جامع لکل مایؤکل" (28) یعنی: "م کھانے کو طعام کہتے ہیں۔" شیخ طریکی کہتے ہیں:"الطعام مایؤکل" (29) یعنی: "م کھانے کو طعام کہتے ہیں۔"

ابن منظور کہتے ہیں: "الطعام اسم جامع لکل مایؤکل" (30) لینی: "مرکھانے کو طعام کہتے ہیں۔" قرآن کریم میں لفظ طعام مذکورہ آیت کے علاوہ ۲۱ بار آیا ہے۔ یہاں ان آیات کو ذکر کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ غالب طور پر کس معنی میں استعال ہواہے۔

(i)" وَإِذْ قُلْتُمُ يَامُوسَى لَن نَّصْبِرَعَلَى طَعَامٍ وَّاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَامِتَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ مِنُ بَقُلِهَا وَقِثَّالِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا" (31) لینی: "اور جب تم نے کہااے موسیٰ ہم ایک ہی قتم کے کھانے پر صبر نہیں کر سکتے۔ اپنے رب سے کہیے کہ ہمارے لیے زمین سے اگنے والی چیزیں فراہم کرے۔ جیسے ساگ، ککڑی، لہن، گیہوں، مسور اور پیاز وغیرہ"

اس آیت سے صاف معلوم ہورہاہے کہ غلات اور سبزیوں کے علاوہ دوسری چیزوں پر بھی طعام بولا گیا ہے۔ (ii) "مَّا الْمَسِیحُ ابْنُ مَرْیَمَ إِلاَّ رَسُولُ قَدُ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّیقَةٌ کَانَایَأُکلانِ الطَّعَامَر " (32) لینی: "عیسی ابن مریم تو صرف اللہ کے رسول ہیں، ان سے پہلے بھی رسول گزرے ہیں اور ان کی والدہ صدیقہ ہیں، دونوں کھانا کھاتے ہیں۔"

(iii) " وَقَالُوا مَالِ هَنَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَهْشِي فِي الْأَسُواقِ" (33)

یعنی: " اور وہ کہتے ہیں یہ کیسار سول ہے جو کھانا کھاتا ہے اور بازاروں میں چلتا ہے۔"

(iv) " وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلَّاإِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَتْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ" (34)

یعنی: '' اور ہم نے آپ سے پہلے بھی رسول جھیج ہیں جو کھانا کھاتے تھے اور بازاروں میں چلتے تھے۔ ''

(٧)" وَيُطْعِبُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيًا وَأَسِيرًا" (35)

یعنی: '' اوراینی خواہش کے باوجود مسکین، یتیم اوراسیر کو کھانا کھلاتے ہیں۔''

(vi)" كُلُّ الطَّعَامِ كَانَحِلاً لِّبَنِي إِسْمَائِيلَ إِلاَّمَاحَرَّمَ إِسْمَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن تُنَوَّلَ التَّوْرَاةُ" (36)

یعنی: "بنی اسرائیل کے لیے مرفتم کا کھانا حلال تھا مگر ان چیز وں کے جو تورات کے نازل ہونے سے پہلے اسرائیل نے اپنے اوپر حرام کر دی تھیں۔"

(vii) "وَلاَيَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْبِسْكِينِ" (37)

لینی: ''اور مسکین کو کھانا کھلانے کی ترغیب نہیں دیتا۔ ''

(viii)' يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَنْ خُلُوا بِيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤُذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَاظِي بِنَ إِنَاهُ وَلَكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَادُخُلُوا ''(38)

یعنی:'' اے ایمان والوں نبی کے گھر میں داخل نہ ہو نامگریہ کہ شمھیں کھانے کی اجازت دی جائے اور نہ ہی پکنے کاانتظار کرولیکن جب دعوت دی جائے تو داخل ہو جائؤ۔''

(ix)" قَالَ لاَيَأْتِيكُمَا طَعَامُ تُرْزَقَانِدِ إِلاَّنَبَأْتُكُمَا بِتَأْدِيدِ قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا" (39)

یعنی: '' یوسف نے کہا کہ جو کھانا شمصیں دیا جانا ہے وہ نہیں آئے گااور میں شمصیں اس سے پہلے تعبیر بتا دوں گا۔''

(x)" فَانظُرْإِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمُ يَتَسَنَّهُ" (40)

لینی: '' اپنے کھانے اور پانی کی طرف دیھ کہ وہ بھی خراب نہیں ہوا۔ ''

واضح ہے کہ ان آیات میں طعام سے مراد کھانا ہے نہ کہ گندم یا دوسرے غلات۔ بالفرض اگر طعام کا معنی گندم یا دوسرے غلات بیں تب بھی قرآن میں دوسری جگہوں پر طعام جس معنی میں استعال ہوا ہے سورہ گندم یا دوسرے غلات ہیں تب بھی وہی معنی مراد لیا جائے گا۔ رہار وایات میں گندم یا دالوں کا ذکر تو یہ ایک مملداق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض میں سبزیاں کا ذکر ہے، بعض میں دالوں کا اور بعض میں گندم کا۔ اس مسلط میں درج ذیل روایات بھی قابل غور ہے۔

اساعیل بن جابر کہتے ہیں کہ میں نے امام صادق سے اہل کتاب کے کھانے کے متعلق پوچھا تو فرمایا مت کھائو۔ پھر تھوڑی دیر خاموش رہے پھر فرمایامت کھا۔ پھر تھوڑی دیر خاموش رہے پھر فرمایا:

" لاتأكله ولاتتركه تقول انه حمام ولكن تتركه تنزها عنه ان في انيتبهم الخبر ولحم الخنزير" (41)

یعنی:'' نه کھاؤاوریہ کہتے ہوئے ترک نه کرو که بیہ حرام ہے بلکہ اس وجہ سے اجتناب کروچونکہ ان کے بر تنوں میں شراب اور خزیر کا گوشت ہو تا ہے۔''

دوسرا یہ کہ اگر طعام سے مراد گندم اور دالیں ہوں توآیت میں اس کا ذکر غیر ضروری ہو جاتا ہے کیونکہ یہ چیزیں پاک ہیں اور طیبات کے تحت آجاتی ہیں الیوم احل لکم الطیبات پس دوبارہ ان کا ذکر غیر ضروری ہے۔ پھریہ بھی کہ گندم اور دوسرے غلات تومشر کین سے بھی لیے جاسکتے ہیں پھر اہل کتاب کی قید لگانا معقول نہیں ہے۔

# اہل کتاب کی طہارت پر دلالت کرنے والی روایات

اہل کتاب کی طہارت پر دلالت کرنے والی روایات اس قدر زیادہ ہیں کہ وہ فقہاء جو اہل کتاب کی نجاست کے قائل ہیں وہ بھی کہتے ہیں کہ یہ روایات بہت زیادہ ہیں۔ان میں صحیح اور معتبر روایات بھی ہیں اور دلالت کے لحاظ سے روایات نجاست سے واضح تر بھی ہیں۔صاحب الجواہر کہتے ہیں: لینی: '' یہ روایات جو نجاست پر دلالت کرتی ہیں اگرچہ ان روایات سے کم ہیں جو طہارت پر دلالت کرتی ہیں، نیز ان روایات میں صحیح اور معتبر روایات بھی ہیں بلکہ اگر امامیہ کے نز دیک نجاست کا حکم معلوم نہ ہو تا توان پر عمل کرنازیادہ مناسب ہوتا۔'' (42)

اب ہم ان روایات کو ذکر کرتے ہیں جو اہل کتاب کی طہارت پر دلالت کرتی ہیں۔

ا۔ عیص ابن قاسم کہتے ہیں کہ میں نے امام صادق سے یہودی، عیسائی اور مجوسی کے ساتھ کھانا کھانے کے متعلق یو چھاتوآپ نے فرمایا:

"انكان من طعامك فتوضا فلا بأس به" (43)

لینی: " اگر کھاناآپ کا ہواور وہ ہاتھ دھولے تو کوئی ہرج نہیں۔"

ہاتھوں کو دھونے کا حکم دینااس بات کی دلیل ہے کہ دھونے سے اس کے ہاتھ پاک ہو جائیں گے۔اس کاپاک ہونا ذاتی نجاست کے منافی ہے۔ پس معلوم ہوا وہ ذاتی طور پر نجس نہیں ہیں کیونکہ ذاتی نجاست دھونے سے پاک نہیں ہوتی۔

آیت الله محسن الحکیم اس روایت کی توجیه کرتے ہوئے کہتے ہیں:

لینی: "اس روایت سے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ ان کے ساتھ ایک دستر خوان پر بیٹھ کر کھانا جائز ہے۔ ایک دستر کھانا جائز ہے۔ ایک دستر خوان پر بیٹھ کر کھانا جائز ہے۔ ایک دستر خوان پر بیٹھ کر کھانا ان کے پاک ہونے کی دلیل نہیں ہے۔ ہاتھوں کا دھونا بھی در حقیقت کھانے کے آداب میں شامل ہے۔ اس لیے کہا ہے نہ کہ پاک ہونے کے لیے۔ " (44)

یہ توجیہ بھی صحیح نہیں ہے کیونکہ اولًا کوئی شخص نجس العین کے ساتھ بیٹھ کر کھانا پیند نہیں کرتا۔ دوسرا یہ بھی تصور نہیں کیا جاسکتا کہ نجاست بدن بر تنوں اور دستر خوان کی طرف سرایت نہ کرے خصوصاً جبکہ وہ گیلے بھی ہو۔انھیں ہاتھوں کے دھونے کے متعلق کہنے سے نجاست توسرایت کر جائے گی۔

٢- ابراجيم ابن ابي محمود كہتے ہيں كه ميں في امام رضا سے كها:

"الجارية النص انية تخدمك وانت تعلم انها نص انية لا تتوضا ولا تغتسل من جنابة قال: لا باس تغسل يديها ـ " (45)

لیمن: "آپ کی خدمت کرنے والی کنیز عیسائی ہے اور آپ جانتے بھی ہیں کہ وہ عیسائی ہے وضواور غسل جنابت نہیں کرتی فرمایا کوئی بات نہیں وہ ہاتھ دھو لیتی ہے۔"

سرابراہیم ابن ابی محود کہتے ہیں کہ میں نے امام رضا سے عرض کیا:

"الخياط او القصاديكون يهوديا او نصرانياً وانت تعلم انه يبول ولا يتوضاما تقول في عمله قال لاباًس" (46) يعنى: " ورزى يار گساز جو كه يهودى يا عيسائى ہے اور آپ جانتے بھى ہيں كه وه پيشاب كرتا ہے اور دھوتا نہيں ہے اس كے كام كے متعلق كيافرماتے ہيں فرمايا كوئى حرج نہيں۔"

اسی روایت کے ذیل میں آیت اللہ خوتی کہتے ہیں:

" درزی کی مثال سے اہل کتاب کی طہارت ثابت نہیں ہوتی۔ کیونکہ اگرچہ وہ ذاتی طور پر نجس ہے لیکن جس لباس کو سی رہا ہے وہ نجس نہیں ہو سکتا کیونکہ ممکن ہے کہ لباس کو اس نے سیلے ہاتھوں سے نہ چھوا ہو۔ البتہ رنگساز کے ہاتھ تو یقیناً کیلے ہوتے ہیں اور انہی ہاتھوں سے کیڑوں کو چھوتا ہے۔ للذابیہ بات اہل کتاب کی طہارت ذاتیہ پر دلالت کرتی ہے۔ "

سمر محد ابن مسلم کہتے ہیں کہ میں نے امامؓ سے اہل کتاب کے بر تنوں کے متعلق پوچھا تو فرمایا:

"لاتأكلواني انيتهم اذاكانوا ياكلون فيه الهيتة و دمرو لحم الخنزير"

ليعنى: " ان برتنول ميں نه ڪھاؤ جن ميں وہ مراد ،خون اور سؤر کا گوشت ڪھاتے ہيں۔ (47)

اس روایات کے مطابق ان بر تنوں کو استعال کیا جاسکتا ہے جن میں نجس غذا کیں استعال نہیں ہو تیں۔ بیہ اس بات کی دلیل ہے کہ خود اہل کتاب نجس نہیں ہیں۔ان کی وہ چیز نجس ہیں جن میں وہ نجس اشیاء استعال کرتے ہیں۔

۵۔ عمار ابن موسیٰ سا باطی کہتے ہیں کہ میں نے امام صادق سے پوچھاکیا اس پیالے یابر تن کے پانی سے وضو کیا جاسکتا ہے جس میں یہودی نے پانی پیا ہو؟ فرمایا:

"نعم فقلت من ذلك الماء الذي يثرب منه قال نعم" (48)

یعن: " ہاں میں نے کہااس یانی ہے جس سے اس نے پیا ہے فرمایا ہاں۔"

یہودی کے جھوٹے پانی سے وضو کا صحیح ہو نااس بات کی دلیل ہے کہ پانی نجس نہیں ہوا۔ جب پانی نجس نہیں ہوا تواس کامطلب ہے۔ یہودی نجس نہیں ہے۔ ۱- ابن سنان کہتے ہیں کہ میرے والد نے امام صادق سے پوچھا کہ میں نے ذمی کو اپنا لباس عاریۃ ویا تھا اور میں جانتا ہوں کہ یہ شراب پتیا ہے اور خزیر کا گوشت کھاتا ہے جب وہ واپس دیتا ہے تو کیااس میں نماز پڑھنے سے پہلے دھو نا ضروری ہے فرمایا:

"صل فيه ولا تغسله من اجل ذلك فانك اعرته ايالاوهو طاهرولم تستيقن انه نجسه فلاباس ان تصلى فيه حتى تستيقن انه نجسه" (49)

یعنی: '' اس میں نماز پڑھ لو، اس وجہ سے اسے دھونے کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ جب تونے دیا تھا تو پاک تھا اور شمصیں اس کے نجس ہونے کا یقین نہیں ہے، للذااس میں نماز پڑھنے میں کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ یہاں تک کہ اس کے نجس ہونے کا یقین ہو جائے۔''

2۔ زکریا ابن ابر اہیم کہتے ہیں کہ میں نے امام صادق سے کہا کہ ہم اہل کتاب میں سے تھے، میں مسلمان ہو گیا ہوں جبکہ باقی گھر میں رہتا ہوں۔ ان سے جدا نہیں ہو سکتا، کیاان کے ساتھ کھانا کھاسکتا ہوں۔ فرمایا کیاوہ خزیر کا گوشت کھاتے ہیں؟ میں نے کہانہیں البتہ شراب پیتے ہیں، فرمایاان کے ساتھ کھانی سکتا ہے۔ (50)

۸۔ ابن وهب کہتے ہیں کہ امام صادق سے اس مر د مومن کے متعلق پوچھا گیا جو یہودیہ اور عیسائی خاتون سے شادی کرنا چاہتا ہے توفرمایا:

"اذا اصاب المسلمة فما يصنع باليهودية النص انية وقلت له: يكون له فيها الهوى فقال ان

فعل فليمنعها من شرب الخمرواكل الخنزير" (51)

یعنی-: '' جب مسلمان خاتون موجود ہے تو پھریہودیہ اور نصرانیہ کیوں؟ میں نے کہااسے وہ پہند ہیں۔ فرمایااگروہ عقد کرتا ہے تواسے شراب پینے اور خزیر کا گوشت کھانے سے منع کر دے۔'' ان کے علاوہ اور بھی روایات موجود ہیں جو اہل کتاب کی طہارت پر دلالت کرتی ہیں جنھیں احادیث کی کتب میں دیکھا جاسکتا ہے۔

### روایات کا نتیجه

جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ روایات طہارت تعداد کے لحاظ سے بھی زیادہ ہیں اور ان کی دلالت بھی واضح ہے۔اس کے باوجود اگر دونوں قتم کی روایات کو برابر مان لیا جائے تو تعارض کی صورت میں جمع عرفی ممکن ہے۔ اس طرح کہ روایات نجاست میں موجود نہی کو کراہت پر محمول کیا جائے۔ یہ جمع عرفی اس قدر واضح ہے کہ وہ فقہاء جو نجاست اہل کتاب کے قائل ہوئے ہیں وہ بھی اسے تسلیم کرتے ہیں اور اس سے انکار کو غیر معقول سمجھتے ہیں، آیت اللہ خوئی کہتے ہیں:

"ان القاعدة تقتضى العمل باخبار الطهارة وحمل اخبار النجاسة على الكراهة واستحباب التنزة عنهم" (52)

یعنی: '' قاعدے کی روسے اخبار طہارت پر عمل ضروری ہے اور اخبار نجاست کو کراہت پر محمول کیا جائے اور ان سے اجتناب مستحب ہے۔''

آیت الله خمینی کہتے ہیں:

"مقتضی الجمع بینهها و بین ماتقدم حمل النهی علی الکراهة لاحتهال النجاسة العرضیه ---" (53) یعنی:" ان روایات اور سابقه روایات کے در میان جمع اس طرح ہو سکتی ہے کہ نہی کو کراہت پر محمول کیا جائے کیونکہ نجاست عرضیہ (یعنی گندگی) کا بھی احتمال ہے۔"

### قاعده طهارت

اگر کسی شئے کے حکم واقعی پر کوئی نقلی دلیل موجود نہ ہو تو فقہی قواعد اور اصول عملیہ کی طرف رجوع کیا جاتا ہے۔ اگر ہم قرآن وسنت کے لحاظ سے گذشتہ ادلہ کو ناکافی سمجھتے ہیں تواصل عملیہ اور قواعد فقیہ کی روسے جائل کتاب پاک ہیں، کیونکہ قاعدہ طہارت کی روسے جب کسی شئے کی نجاست اور طہارت میں شک ہو تو وہ شئے یائے ہے۔

## طهارت ونجاست مشركين

### حقيقت مشرك

مشرک ایک ایساعام مفہوم ہے جو درج ذیل قشم کے افراد پر بولا جاتا ہے۔

ا۔وہ افراد جو خداکے ساتھ کسی اور کو عبادت میں شریک قرار دیتے ہیں جیسا کہ بت پرست افراد ہیں۔ ۲۔وہ افراد جو خالقیت، ربوہیت، تدبیر عالم میں خداکے ساتھ کسی اور شریک کٹہراتے ہیں۔

شیعہ فقہا کی اکثریت مشر کین کی نجاست ذاتیہ کی قائل ہے۔ حتی کہ وہ فقہاء جو اہل کتاب کی طہارت کے قائل ہیں ان میں سے بھی بہت سے افراد مشر کین کی نجاست کے قائل ہیں۔ متاخرین میں سے بعض فقہاءِ اس مسکلہ میں تردد کا شکار ہیں اور مشر کین کی نجاست پر دلالت کرنے والی ادلہ کو ناکافی سمجھتے ہیں۔ اسی لیے احتیاط واجب کے عنوان سے انھیں نجس سمجھتے ہیں۔ بہت کم فقہاءِ ایسے ہیں جھوں نے مشر کین کی طہارت کا فقوٰ کی دیا ہے۔

## ادله نجاست مشركين

ان کی نجاست کے لیے انہی اولہ کاسہارالیا گیا ہے جن سے اہل کتاب کی نجاست پر استدلال کیا گیا ہے۔ ہم پہلے ذکر کر کچکے ہیں کہ مذکورہ اولہ نجاست پر ولالت نہیں کر تیں۔ بعض فقہاء نے آیت: گذَلِكَ يَجْعَلُ اللّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَيُوْمِنُونَ (۲۔ انعام: ۱۲۵) سے بھی استدلال کیا ہے۔

علامه حلی کہتے ہیں:

"ويمكن ان يكون مأخذهما قوله كذلك يجعل -- والرجس، النجس" (54)

لینی:'' ممکن ہےان دونوں کی دلیل اللہ تعالیٰ کابیہ قول ہو کہ اس طرح اللہ غیر مومنوں پر رجس

کو مسلط کر دیتا ہے۔اور رجس کے معنی نجس کے ہے۔"

امام خمیر مشر کین کی نجاست کی ادله بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں:

الله تعالی کابیہ قول بھی دلالت کرتا ہے کہ

"كَذْلِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرَّجْسَ عَلَى الَّذِيْنَ لَا يُوْمِنُونَ "

کیونکه رجس نجاست کو کہتے ہیں جبیبا که قرآن میں

"لحمخنزيرفانه رجس"

لینی: " خزیر کا گوشت که به نجس ہے۔"

نیز وہ روایت بھی جس سے خیر ان خادم نے امامؓ سے پوچھاکہ اس کپڑے میں نماز پڑھی جا سکتی ہے جسے شراب لگی ہو یا خزیر کا گوشت لگا ہو فرمایا:

"لاتصلفيه فانه رجس"

لعنی: "اس میں نمازنہ پڑھو کیونکہ یہ نجس ہے۔"

اسی طرح صحیحہ ابی عباس ہے جس میں انھوں نے کتے کے بارے میں امام صادق سے پوچھا توآپ نے فرمایا:

"رجسنجس لايتوضا بفضله" (55)

لینی: " بیه نجس ہے اس کے جھوٹے سے وضو نہیں ہو سکتا۔"

" يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِمُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزُلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَالْأَزُلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ" (56)

"اے ایمان والو شراب، جوا، بت، پانسے یہ سب گندے شیطانی عمل ہیں للنزاان سے پر ہیز کرو تاکہ کامیاب ہو جاؤ۔"

سورہ بونس میں ہے:

"وَيَجْعَلُ الرَّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ" (57)

لین: "اوران لو گوں پر خباثت کو مسلط کردیا ہے جو عقل سے کام نہیں لیتے"

" فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْتَانِ" (58)

لعنی:" پس تم بتوں کی پلیدی سے اجتناب کرو"

" وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَا دَتْهُمُ رِجُسًا إِلَى رِجُسِهِمٌ" (59)

یعنی: "اور جن کے دلوں میں بہاری ہےان کی خباثت پر مزید خباثت کا اضافہ کر دیا ہے۔"

پس چونکہ مشر کین کی نجاست پر کوئی دلیل موجود نہیں ہے للذااصل عملی لیعنی قاعدہ طہارت کی روسے سے بر

وہ بھی پاک ہیں۔

#### 

### حواله جات

1- شريف مرتضٰي (٣٣٦)،الانتصار، موسسه امنش الاسلامي، قم،ايران، طبع ١٦٥٥، ص ١٦٥حكم سور الكافر 2\_ شيخ طوسي (۴۲۰) تهذيب الاحكام، دارالكتب الاسلامية، طهران، طبع دوئم، ج١، ص ٢٢٣ 3\_ابن زمره حلبي (۵۸۵) غنية النز وع موسسه امام صادق، قم، ايران طبع اول، ١٣١٧، ص ٣٣٠ 4\_كتاب الطهارة، طبعة مير ، قم ، ايران ، ج٣ ، ص ٢ • ٣ 5- كتاب الطهارة، دارالهادي للمطبوعات، قم، ايران، طبع دوئم، ١٠٨١هه، ٣٦، ص ٥٦ 6- شهبيد ثاني (٩٢٢) مسالك الافهام، موسسه المعارف الاسلاميه، قم، ايران، طبع اول ١٢٧هـ ، ج١٢، ص ٢٧ 7- محقق حلى (١٤٦) المعتسر ، موسسه سيدالشهداء ، قم ،ايران ، طبع ١٣٦٣ ش ، ج١، ص ٩٢ 8\_طوسی (۲۰ م) النهاية ، انتشارات قدس مجدي ، قم ، ايران ، ص ۵۸۹ 9-محمد عاملي ( ١٠٠٩) مدارك الإحكام ، موسسه ال البيت لاحياء التراث ، قم، ايران ، طبع اول ، ١٩٨هه ، ج٢ ، ص ٢٩٨ 10\_رضا بهدانی (۱۳۲۲) مصاح الفقیه، منشورات مکتبة الصدر طهران، ایران، ج۱، ص۲۰, ص۹۲۲ 11 ـ رضا بهدانی (۱۳۲۲) مصباح الفقیه، منشورات مکتبة الصدر طهران، ایران، ج۱، ص۲، ص۵۲۲ 12\_جناتي، طھارة الكتابي في فتوي السيد الحكيم، ص ٢٧ 13\_اجوية الاستفتائات، الدار الاسلاميه، بيروت، لبنان، طبع سوئم، ١٩٩٩ء، ج٩٥، ص ٣٢٠ 14 ـ توضيح المسائل، مهر ، قم، ايران ، طبع ٧ ، ص ٢٢ ، مسئله ٩ • ا ، ١١٣ ا 15 ـ توضيح المسائل، مهر ، قم ، ايران ، طبع ۴ ، ص ۲۵ ، مسئله ۷٠ ا 16- توضيح المسائل، سيهر، قم، ايران، طبع ۱۸، ص۲۱، مسئله ۱۰۸ 17 ـ توضیح المسائل، مدرسه باقر العلومٌ، قم، ایران، طبع ۱۳۲۱،ص ۲۱۰، مسئله ۷۰۱ 18\_مائده: ۵ 19\_محقق بح انی ( ۱۱۸۲) الحدائق الناضرة، موسسه النشر الاسلامی قم،ایران، ج۵،ص ۱۷۰ 20\_ شيخ جوام ي (١٢٦٦) جواهر اكلام، دارالكتب الاسلاميه، طهران، ايران، طبع دوئم، ج٦، ص ٣٣٠ 21\_محقق اردبيلي (٩٩٣) مجمع الفائده، منشورات، جماعة المدرسين، قم إيران، ج١، ص٣٢٢ 22\_ کلینی (۳۲۰) کافی \_ \_ \_ ج۲، ص ۲۴۰، باب ذیائے اہل الکتاب، ح ۱۰ 23 - کلینی (۳۲۹) کافی \_\_\_\_ج۲، ص ۲۲۸) 24\_صدوق(٣٨١) من لا يحفر ه الفقيه ، منشورات ، جماعة المدر سين ، قم ، ايران ، ج٣، ص٧٣٣ ، ح٢١٩٣

25\_جواهری (۳۹۳)،الصحاح دارالعلم للملایین، بیروت، لبنان، طبع چہارم، ۱۹۸۷، ج۵، ص۱۷۷، طعم کے ذیل میں

26۔ ابن فارس (۳۹۵) مجم مقاییس اللغة ، مکتبة الاعلام الاسلامی، طبع ۴۰ ۱۲، ج۳، ص ۱۴، طعم کے ذیل میں

27\_ابن اثير (٢٠٢) النهاية في غريب الحديث، موسسه اساعيليان، قم، ايران، ج٣، ص١٢٥، باب الطامع العين

28\_خليل فراهيدي (٤٤١)، كتاب العين، موسسه دار الصجرة، ايران، ج٢، ص ٢٥

29\_ شيخ طريكي (١٠٨٥) مجمع البحرين مكتب النششر الثقافة الاسلاميه ، طبع دوئم ، ٨٠٨

30\_ابن منظور (اا ۷) لسان العرب، نشراد بالحوزه، قم، ايران، طبع ۴۰ ۱۲، ج۱۲، ص ۳۲۳

31\_بقره:الا

32\_مائزه: ۵۵

33\_فرقان: 4

34\_فرقان: ۲۰

35-انسان: ۸

36\_عمران: ۹۳

37\_ماعون: **س** 

38 ـ احزاب: ۵۳

39 ـ يوسف: ٣4

40\_البقره: ۲۵۹

41\_احمد بن محمد برقی (۲۷۴) المحاس، دارالکتب الاسلامیه، طهران، ایران، ۲۶، ص۲۵۲، ۷۷۷

42 ـ شخ جوام ري (١٢٦٦) جوام الكلام، دارالكتب الاسلاميه، طهران، ايران، طبع دوئم، ٢٠، ص ٣٠

43 كليني (٣٢٩) كافي \_\_\_ جه، باب طعام ابل الذمه، ح٣، ص ٣٦٣

44\_سيد محسن الحكيم (١٣٩٠) مستمسك العروة، منشورات مكتبة آيت الله مرعثي، قم إيران، طبع ١٣١٢، ج١، ص ٧١ س

45\_ طوسی (۲۷۰)، تهذیب الاحکام، دارالکتب الاسلامیه، طهران، ایران، طبع سوئم، ج۱، ص ۲۰۳، ح ۱۲۵۳

46\_طوسی\_\_\_ج۲،ص۸۵، ۲۲،۱۱۱

47\_طوسی\_\_\_\_ج9،ص۸۸،ح۱۷۳

48\_طوسی (۲۷۰) الاستبصار، دارالکتب الاسلامیه، طهران، ایران، طبع چهارم، ج۱، ص۱۸، ح۳۸)

49\_طوسی\_\_\_جا،ص ۹۳،ح ۱۳۹۷

50\_طوسی (۲۷۰) تهذیب الاحکام، دارالکتب الاسلامیه، طهران، ایران، طبع چهارم، ج۹، ص۸۵، ۲۹۳

51- كليني، \_\_\_\_ج۵، ص۳۵۲، باب، نكاح الذمه، ح

52 - خوئی، کتاب الطهارة، دارالهادی للمطبوعات، قم، ایران، ۲۶، ص۵۵

53 ـ امام ثمینی، کتاب الطهارت، مطبعه مهر، قم، ایران، ج۳، ص، ۳۰۴

54\_علامه حلى (٢٢٧) منتهى المطلب، موسسه الطبع والنشر في الاستانة، الرضوبية، مشهد، إيران، طبع اول، ١٣١٢، ج1، ص١٢١

55-كتاب الطهارة، مطبعه مهر، قم، ايران، ج٣، ص٥

56-مائده: ۹۰

57\_پونس: ۱۰۰

58-ئج:۳۰

59\_توبه: ۱۲۵

# مىندامام زيد كالتحقيقي جائزه

\* ڈاکٹر سید حیدر عباس واسطی dr.shawasti@yahoo.com

کلیدی کلمات: مندامام زید، ابوخالد واسطی، بنی اُمیه، بنی عباس، زیدیه، شیخ محمد ابوزم و مصری ـ

#### فلاصه:

حضرت زید بن علی کی ۱۲۲ ہجری میں شہادت کے بعد اُن سے منسوب زیدیہ فرقہ وجود میں آیا۔اس فرقہ کی ایک اہم کتاب مند امام زید کے نام سے مشہور ہے۔ بعض لوگوں کے مطابق حضرت زید کی شہادت کے آپ کے شاگرد عمروبن خالد اور ابو خالد واسطی نے آپ سے سُنی ہوئی احادیث اور فقہی آراء کو دو کتابوں کی صورت میں شائع کیا۔ عبد العزیز بن اسحق بقال نے ۳۹۰ ھ میں ان کتابوں کو دوبارہ جمع کرنے کاکام ممکل کیا اور یہ کتابیں ۴۳۰ ھ میں مُسند امام زیڈ کے نام سے ایک کتاب کی شکل میں قامرہ سے شائع ہو کیں۔

پاکتان میں زیدیہ فرقے کو فروغ دینے کی کوشش کی تسلسل میں مُسندامام زیڈ کا ترجمہ شائع کیا گیا۔اس مقالہ میں اس کتاب کا حضرت زید شہید کے مقالہ میں اس کتاب کا حضرت زید شہید کے فرمودات سے کوئی تعلق نہیں ہے اور اِس مجموعے کو اُن کی طرف نسبت دینانہ تنہا علمی خیانت بلکہ ایک منظم سازش ہے۔مقالہ نگار کے مطابق یہ کتاب دراصل، شیخ واسعی کی کاوش ہے۔

<sup>\*</sup> \_ ایم اے اسلامک اسٹیڈیز ، امل ایل نی ، نی ایچ ڈی (جامعہ کراچی)

چونکہ حضرت زید شہید بن حضرت امام زین العابدین علیہ السلام تاریخ اسلام کی ایک اہم علمی شخصیت ہیں۔آپ نے ۱۲۲ء جری میں بنوائمیہ کے فتق و فجور کے خلاف امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے احیاء کے لیے قیام کیا اورایک خونہ بزجنگ لڑتے ہوئے جام شہادت نوش کیا۔ حضرت زید شہید علیہ السلام کے علم وعمل کی شہرت کے سبب اُن کی شہادت کے بعد ایک فرقہ وجود میں آیا، جس کے مشاہیر نے اس فرقہ کو حضرت زید شہید علیہ السلام کی طرف منسوب کردیا جو زید ہے کے نام سے مشہور ہوا۔ وقت کے ساتھ ساتھ لوگ حضرت زید شہید کی علمی خدمات سے معترف ہوئے، تواس فرقے میں لوگ جوق در جوق ساتھ لوگ حضرت زید شہید کی علمی خدمات سے معترف ہوئے، تواس فرقے میں لوگ جوق در جوق مشمل ایک کتاب روشناس کرائی۔ اس کتاب کے حوالے سے لوگوں کو یہ گمان ہوگیا کہ حضرت زید شہید نے مشمل ایک کتاب روشناس کرائی۔ اس کتاب کے حوالے سے لوگوں کو یہ گمان ہوگیا کہ حضرت زید شہید نے کسی موقع پر دعوی امامت کیا اور ائم یہ البسیت خضرت امام محمد باقر اور حضرت امام جعفر صادق علیجا السلام کی مخالفت کی اور حضرت زید شہید کے متعلق بنو اُمیہ اور بنو عباس کی جانب سے کیے گئے برو پیگنڈ سے متاثر ہو کرآپ سے بد طن ہو گئے۔ آج کل پاکتان میں مجس کی ھو لوگ اس فرقے کو فروغ دے رہے ہیں اور مُسند امام زید نامی کتاب کا ترجمہ شائع کیا گیا ہے، جس کے سب علم دوست فرواد کی ایک بڑی تعداد حضرت زید شہید کی طرف منسوب کتاب مُسند امام زید گی اساد کے متعلق جان جانب منا ہی بائر اہم نے اس مقالے میں اس کتاب کا شخصی جائر و مثاب مام زید گی اساد کے متعلق جان جانت کیا ہی ہیں ہو گئے۔ آج کی ایک برا ہو کرآپ ہو کرآپ میں مقالے میں اس کتاب کا شخصی جائر و مثاب مام زید گی اساد کے متعلق جان ہی جانب ہائر ہی ہو ہی ہو تھیں میں بھی تو مورف کی اساد کے متعلق جانتی ہیں ہوتی ہو تھی اس مقالے میں اس کتاب کا شخصی جائر ہو کرآپ ہو کرآپ میں مقالے میں اس کتاب کا شخصی جائر ہو کرآپ ہو کرآپ کی اساد کے متعلق جانل ہو گئرہ لیا ہو

مُسند امام زیدٌ نامی کتاب زید یہ فرقہ کی عمومی کتب میں شار کی جاتی ہے اور مختلف ادوار میں مجموع الفقی و الحدیثی ، مجموع الحدیثی ، مجموع الحدیثی والفقی اور مند امام زیدٌ کے نام سے مختلف بلاد عرب میں شاکع ہوتی رہی ہے۔
اس مقالے میں مند امام زیدٌ پر بحث کی گئ ہے ، کیونکہ مند امام زیدٌ کی تالیف اور اشاعت کے حوالے سے یہ بات سامنے آئی ہے کہ ۱۲۲ ہجری میں حضرت زید شہید اور ۲۵ الم ہجری میں اُن کے بیٹے حضرت کی بن زید کی خراسان کے شہر سرخس میں بنو اُمیہ کے ہاتھوں شہادت کے پے در پے واقعات کے دوران ، حضرت زید شہید کے تلامذہ کی ایک بڑی تعداد بھی جو اُئے ساتھ جہاد میں شریک تھی ، شہید ہو گئی اور حضرت زید شہید کے زندہ فی جانے والے ایک شاگرد عمروبن خالد جو ابو خالد واسطی کے نام ہو گئی اور حضرت زید شہید کے زندہ فی جانے والے ایک شاگرد عمروبن خالد جو ابو خالد واسطی کے نام سے معروف ہوئے۔ اُنہوں نے حضرت زید شہید کی تعلیمات کو عام کرنے کی غرض سے حضرت زید شہید سے سُنی ہوئی احادیث اور فقہی آراء کو دو کتب مجموع الفقی اور مجموع الحدیثی کے نام سے تالیف شہید سے سُنی ہوئی احادیث اور فقہی آراء کو دو کتب مجموع الفقی اور مجموع الحدیثی کے نام سے تالیف

کرکے روشناس کرایا۔ یہ کتب دوسری صدی ہجری میں فقہ اور حدیث کی با قاعدہ کوئی کتاب نہ ہونے کے سبب بے پناہ مقبول ہو کیں اور دوسری صدی ہجری میں لکھی جانے والی فقہ اور احادیث کے موضوع پر اولین کتب قرار پاکیں۔ مگر کچھ کم فہم افراد نے فقہ واحادیث کے حوالے سے موطاء امام مالک نامی کتاب کو فقہ و حدیث کی اولین تصنیف قرار دیاجو حقائق کے بالکل منافی ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ عباسی حکران ابو جعفر منصور کے ۱۳ مہری میں تخت حکومت پر بیٹھا تو مجموع الفقی اور مجموع الحدیثی کی شہرت دیکھ کر ابو جعفر منصور کے ۱۳ مہری میں موجود جہادی تو تیں حضرت زید شہید کی پیروی کرتے ہوئے کسی اسے خوف لاحق ہوگیا کہ عراق میں موجود جہادی تو تیں حضرت زید شہید کی پیروی کرتے ہوئے کسی محمی وقت اُس کی حکومت کے خلاف اُٹھ کھڑی ہوں گی، للذا اُس نے اہل عراق کو اہلیت رسول ماٹھ آئی ہے دور کرنے اور بنو عباس مخالف تحریکوں میں شمولیت سے اُنہیں بازر کھنے کے لیے یہ تدبیر نکالی کہ فقہ اور حدیث کے موضوع پر ایک کتاب تصنیف کراکر پورے ملک میں رائج کی جائے اور مجموع الفقی اور مجموع الفقی اور محموع الفقی اور عبیاں اُس نے علماء عام سے ہٹادیا جائے۔ ابو جعفر منصور نے اس مقصد کے پیش نظر مدینہ منورہ کادورہ کیا جبال اُس نے علماء عالم کی معروف شخصیت امام مالک سے ملاقات کی اور اُنہیں اپنی اس خواہش سے گاہ کیا جبال اُس نے علماء عالم کیا جیا۔

أنأباجعفى قال لمالك ضع للناس كتاباً أحملهم عليه (1)

ابو جعفر نے مالک سے کہاایک الیی کتاب تصنیف کرو، جس پر میں لو گوں کو عمل کراؤں۔ ابو جعفر منصور کی خواہش سُن کرامام مالک نے جواب دیا :

ان أهل العراق لا يرضون علمنا (2)-

اہل عراق ہمارے علم پر راضی نہیں ہول گے ، جس پر ابو جعفر منصور نے امام مالک سے کہا:

فقال أبوجعفی بیضی بعلیه عامتهم بالسیف و تقطع علیه ظهور هم بالسیاط وفی بعضه - (3) ابو جعفر نے کہا! ہم اپنی تلواروں سے اُن کے عام لوگوں کو قتل کریں گے اور بعض کو کوڑے ماریں گے۔

ابو جعفر منصور کے مسلسل دباؤپر اُس کی خواہش اور ہدایت کے مطابق امام مالک نے الموطاء کی تصنیف کا کام شروع کیا۔ دوسری طرف عباسیول نے اس کتاب کو رائج کرنے کے لیے راہ ہموار کرنے کی غرض سے کوفہ میں رہائش پزیر ابو خالد واسطی کی کردار کشی شروع کردی، جس سے دلبر داشتہ ہو کرابو خالد

واسطی کو فد سے ترک سکونت اختیار کرکے واسط منتقل ہوگئے اور وہیں ۱۵۰ بجری میں ان کاانقال ہوا (4)۔ ابو خالد الواسطی کی کردار کشی کا مقصد لوگوں کو حضرت زید شہید گی تعلیمات پر عمل کرنے سے روکنا تھا۔ ابو جعفر نے امام مالک سے کتاب کی تالیف کی خواہش کا اظہار ۱۳۸۸ بجری میں کیا تھا، مگر امام مالک اپنی تصنیف ابو جعفر منصور کی زندگی میں بوری نہ کر کے، جس کاذکر الموطاء میں اس طرح ماتا ہے (فوضع الموطا فلم یفی غ صنه حتی صات أبو جعفی) امام مالک اس کتاب کو ابو جعفر کی زندگی میں مکل نہ کرسے۔ امام مالک کی کتاب الموطاء ۱۵۹ بجری میں لوگوں کے ہاتھوں میں آئی (5)۔ جے ابو جعفر منصور کے بیٹے مہدی بن ابو جعفر منصور نے سرکاری طور پر رائج کیا۔ اس طرح تاریخی اعتبار سے دوسری صدی میں سامنے آنے والی کتب مجموع الفقی اور مجموع الحدیثی اولین کتب ہیں اور الموطاء ان کے بعد منظر عام پر اور ساتھ ہی حضرت زید شہید ہے۔ عبای حکومت نے اپنی ریاسی قوت استعال کرتے ہوئے الموطاء کو رائج کیا اور ساتھ ہی حضرت زید شہید گی طرف منسوب تمام تالیفات کو منظر عام سے بٹا دیا۔ جس کے سبب حضرت زید شہید ہیں منسوب تمام تالیفات کو منظر عام سے بٹا دیا۔ جس کے سبب حضرت زید شہید ہی منسوب تمام تالیفات کو منظر عام سے بٹا دیا۔ جس کے سبب حضرت زید شہید ہے منسوب تمام تالیفات کو منظر عام سے بٹا دیا۔ جس کے سبب حضرت زید شہید ہے منسوب تمام تالیفات کو منظر عام سے بٹا دیا۔ جس کے سبب حضرت زید شہید ہے منسوب تمام تالیفات کو منظر عام سے بٹا دیا۔ جس کے سبب حضرت زید شہید ہے منسوب تمام تالیفات وقت گذرتے شائع ہو تکئیں اور سرکاری طور پر المیوطاء کو فقہ و حدیث کے حوالے سے پہلی کتاب قرار دیا گیا۔

ابو خالد واسطی کی تالیف کردہ مذکورہ کتب دستیاب نہ ہونے اور اس کی اہمیت کے پیش نظر چو تھی صدی ہجری میں زیدیہ فرقہ کے مشاہیر نے ایک بار پھر مجموع الفقی اور مجموع الحدیثی نامی کتب کو دوبارہ منظر عام پر لانے کا فیصلہ کیا۔ عبد العزیز بن اسطق بقال نے دونوں کتب کو دوبارہ جمع کرنے کا کام ۳۲۰ ھے میں مکل کیا (6) جس سے یہ بات صاف ہو جاتی ہے کہ ابو خالد واسطی کی تالیف کردہ مذکورہ کتب زیدیہ فرقہ کے مشاہیر کے پاس موجود نہ تھیں، ورنہ عبد العزیز بن اسحق بقال کو انہیں دوبارہ جمع کرنے کی ضرورت پیش نہ آتی۔ عبد العزیز بن اسطق بقال کا ان کتب کو دوبارہ جمع کرنا ثابت کرتا ہے کہ بیہ کتب ابو خالد واسطی کی تالیف کردہ کتب نہیں بلکہ، اُن کے کے حوالے سے عبد العزیز بن اسطق نے دوبارہ جمع کرکے شائع کیا۔ کی تالیف کردہ کتب نہیں بلکہ، اُن کے کے حوالے سے عبد العزیز بن اسطق نے دوبارہ جمع کرکے شائع کیا۔ دونوں کتب ایک کتاب کی شکل میں مسند امام زیڈ کے نام سے ۱۳۲۰ ھے میں قام ہ سے شائع کو کو کیوں۔ دونوں کتب ایک کتاب کی شکل میں مسند امام زیڈ کے نام سے ۱۳۲۰ ھے میں قام ہ سے شائع

مند امام زیڈ پر بحث کے لیے ہمارے سامنے دو نسخے ہیں ، جن میں سے ایک کا نام مند امام زیڈ ہے ، جو بیروت سے ۱۹۸۷ء میں شائع ہوئی۔ مند امام زیڈ کا مقد مہ شخ عبد الواسع بن یجی الواسعی نے تحریر کیا اوراسے مجموع الفقی سے تعبیر کیا ہے۔ مند امام زیڈ عرب ممالک میں میں مختلف ادوار میں مختلف ناموں سے معروف ہوئی۔ اس کی تفصیل درج ذیل ہے :

- 1. مند الامام زيرٌ مطبوعه منشورات دار مكتبة الحياة بيروت من اشاعت ١٩٨٧ء
- 2. المحبوع الفقى والحديثى المسمى به (مند الامام زيدٌ) مطبوعه صدارات مؤسسة الامام زيد بن على (ع) الثقافية يمن، سن اشاعت ١٩٨٧ء
- 3. المحبوع الحديثى والفقى (اول كتاب صنف فى الحديث) ، تخقيق عبدالله بن حمود بن در هم الغرى\_ المطبعة مكتبة الامام زيد بن على (ع) ، صنعاء \_الجمهوريه اليمنية ،الطبعة الاولى : ٢٠٠٢ء

یہ کتاب موجودہ دور میں یمن اور اردن سے شائع ہوئی ہے، اردن کا پتہ درج ذیل ہے:

موسسة الامام زيد بن على الثقافية \_ ص\_ب ١٨٣ ١٨٣، عمان

اوراس کے اندرونی صفحہ پر ریاستہائے متحدہ امریکہ کاپتہ بھی درج کیا گیا ہے۔

P.O.Box.10754, McLean, VA.221, 2, United State of America

ابو خالد واسطی کے حوالے سے جمع کی گئی کتب المحبوع الفقهی اور المحبوع الحدیثی کی کئی شروح بھی لکھی گئیں(8)، جن کی تفصیل ہیہ ہے :

- 1. المنهاج الحلى شرح مجموع الامام زيد بن على بيه شرح چار جلدول پر مشتمل ہے۔ جو زيديه فرقه كے المام، امام محمد بن المطهر بن يجيٰ، (متوفی ۲۷هـ فرير كی ہے۔
- 2. المصباح المنير شرح المجبوع الكبير، اسے سيديجيٰ بن الحسين بن القاسم (متوفى • ااھ) نے تحرير كيا۔
- 3. فتح العلى شرح مجموع الامام زيد بن على عليه السلام، است علامه سيد احمد بن يوسف بن الحسين بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن محمد (متوفى ١٩١١هـ) في تحرير كيا-
- 4. الروض النضير شرح مجموع الفقه الكبير، اسے معروف محقق قاضی حسین بن احمد سیاغی (متوفی: ا۲۲اهے) نے تحریر کیااور یہی شرح دور حاضر کی معروف ترین شرح سمجھی جاتی ہے۔الروض النضیر کہلی بار ۲۳۷ه میں مطبعة السعادة بجوار محافظ مصرسے شائع ہوئی۔

زید یہ فرقہ کے مشاہیر ان کتب کو ابو خالد الواسطی کے حوالے سے حضرت زید شہید "سے منسوب کرتے ہیں اور عباسی حکم انوں کی ایماء پر ابو خالد واسطی کے خلاف ہونے والی کر دار کشی کے سبب ابو خالد واسطی پر جرح کا سلسلہ شر وع ہواجو آج تک جاری ہے۔ اس جرح کاذ کر سب سے پہلے الروض النفنیر شرح فقہ کیر میں شخ میں علامہ سیاغی اور مند امام زید کے مقدمہ میں شخ الواسعی نے کیا۔ ایکے بعد دیگر محققین جن میں شخ محمد ابو زم وہ مصری اور یمن کے معروف محقق عبداللہ بن حمود بن در هم الغری شامل ہیں۔ ان محققین نے نا صرف ابو خالد واسطی کی کر دار کشی کے موضوع پر مدلل بحث کی ہے بلکہ ان کا دفاع کرتے ہوئے نا صرف ابو خالد واسطی کی کر دار کشی کے موضوع پر مدلل بحث کی ہے بلکہ ان کا دفاع کرتے ہوئے ایپ دلائل سے جار حین کی جرح کور د کیا ہے۔ ابو خالد واسطی پر علماء غیر امامیہ کی طرف سے لگائے جانے والے الزامات درج ذیل ہیں، جن کاذ کر ابن حجر نے تہذیب اور ذہبی نے میزان الاعتدال میں کیا ہے۔ (9)۔

قال و کیع: کان جارنا فظهرنا منه عل کذب فانتقل الى واسط، و قال ابى عوانه: کان عمرو بن خالد یشتری الصحف من الصیادلة و یحدث بها، و قال یحیی بن معین: کذاب غیر ثقه، قال احمد بن حنبل: کذاب، و قال النسائ: کونی لیس بثقة ولایکتب حدیثه، و قال الحاکم یروی عن زید بن علی الموضوعات و قال الذهبی: رافضی جلد، و اور دخمسه احادیث ادعی وضعها، و قال حبیب بن ابی ثابت؛ لیس بثقة -

وکیج نے کہا: عمروبن خالد ہمارے پڑوس میں رہائش پزیر تھا، اس کا جھوٹ سب پرظام ہو گیا تو وہ کوفہ سے واسط منتقل ہو گیا۔ ابو عوانہ نے کہا: عمرو بن خالد طبیب کی دکان سے کتب خرید کر اُن سے احادیث نقل کرتا تھا۔ یحلی بن معین نے کہا: ابو خالد غیر معتبر اور کاذب ہے۔ احمد بن حنبل نے کہا: ابو خالد کوفی ہے اور معتبر نہیں وہ اس کی احادیث کو وہ اپنے ہاں نقل نہیں کرتے۔ الحاکم نے کہا: ابو خالد گھڑی ہوئی احادیث کو زید بن علی سے روایت کرتے ہیں۔ حبیب بن ابی ثابت نے کہا کہ عمرو بن خالد عفر معتبر ہے۔

معروف سیرت نگار شخ محمد ابو زمرہ مصری نے علاء عامہ کی طرف سے ابو خالد واسطی پر کی جانے والی جرح سے متعلق بیان کیا ہے: ابو خالد واسطی کے حوالے سے علاء عامہ دو طبقوں میں بٹ گئے ہیں ۔ایٹ طبقہ ان کی نقل کردہ احادیث کو قبول کرتا ہے اور ان پر جرح نہیں کرتا۔ دوسرا طبقہ ان کی عدالت پر شک کرتا ہے اور ابو خالد واسطی کو غیر عادل، غیر معتبر اور غالی کہہ کر متر وک الحدیث قرار دیتا ہے۔ (<sup>10</sup>)
 علاء امامیہ اور علاء عامہ رجال نے ابو خالد واسطی پر غیر ثقہ ہونے کا الزام لگایا۔ (۱۱)

شیخ محمد ابوزمرہ مصری نے ابو خالد واسطی پر لگائے گئے ، الزامات کو بے بنیاد قرار دیتے ہوئے کہا یہ الزامات اس قابل نہیں کہ ان کی بناء پر ابو خالد واسطی کی نقل کر دہ احادیث کو فراموش کیا جائے۔ شخ محمد ابوزمرہ مصری کہتے ہیں کہ ابو خالد واسطی کے مخالفین میں امام نسائی نے سب سے زیادہ سخت انداز اپنایا اور اُنہوں نے ابو خالد واسطی کو غالی اور غیر معتبر قرار دیا، لیکن امام نسائی اپنا موقف ٹھوس شوامد کے ساتھ ثابت نہ کرسکے۔ شیخ محمد ابو زمرہ مصری نے یہ بھی بیان کیا کہ وہ امام نسائی باابو خالد واسطی کے دیگر مخالفین کی آرا ہ سے کسی طور متفق نہیں اور ابو خالد واسطی کی نقل کردہ احادیث کو قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں سمجھتے (۱۲)۔ شیخ محمد ابو زمرہ مصری کے مذکورہ بیان کا یہاں جائزہ لیا جاتا ہے ، جس میں انہوں نے علاء امامید پر ابوخالد واسطی کی رد و قدح کا الزام لگایا ہے۔ جہاں تک شیخ محمد ابو زمرہ مصری نے علاء عامہ کی جانب سے ابو خالد واسطی کی ر دوقدح کا ذکر کیا ہےوہ بات تو درست معلوم ہوتی ہے کیونکہ اس کے اثبات میں ابوزم وہ مصری نے جو حوالے دیے ہیں،انکے شواہدا بن حجر کی تہذیب التہذیب اور ذہبی کی میزان الاعتدال میں ملتے ہیں۔ابو زم ہ مصری نے علاء امامیہ کو بھی ابو خالد واسطی پر رد و قدرح کے حوالے سے علماء عامه کی صف میں لا کر کھڑا کردیالیکن اسکے اثبات میں وہ کوئی ایباحوالہ یا ٹھوس دلیل پیش نہیں کر سکے جس طرح اُنہوں نے صراحت کے ساتھ علماء عامہ کے اثبات میں حوالوں کو نقل کیا ہے۔اس لیے ابو زمرہ مصری کی علاء امامیہ کے حوالے سے کہی ہوئی بات درست ثابت نہیں ہوتی کیونکہ تحقیق سے ایس کسی بات کا ذکر امامیہ فرقہ کی منابع کتب میں نہیں ملتا۔ مذیدیہ کہ اگرایس کوئی چھوٹی سے بات بھی موجود ہوتی توابوز ہرہ اسے حوالے کے طور پر ضرور پیش کرتے۔ اس حوالے سے ہمار اموقف سے ہے کہ ابو زمرہ مصری نے ابو خالد واسطی پر جرح کرنے کا الزام علاء عامہ تک محدود نہیں رکھا بلکہ ابو زمرہ مصری نے اس الزام کے زمرے میں امامیہ علاء کو بھی شامل کر دیا تاکہ ابو خالد واسطی پر جرح و طعن کرنے کی بات صرف علاء عامہ تک محدود نہ رہے۔ اس کی مذید وضاحت کے لیے معروف امامیہ علاء

رجال کی آراء کو یہاں نقل کیا جاتا ہے، جن کی بنیاد پر ابوخالد واسطی کے حوالے سے ابو زہرہ مصری کی باتوں کو قبول نہیں کیا جاسکتا:

### 1. شیخ طوسی بیان کرتے ہیں:

أبوخالد الواسطى ابن عمروبن خالد، له كتاب ذكرهما ابن النديم - (١٣) ابو خالد الواسطى ابن عمروبن خالدكى ايك كتاب ہے، جس كاذ كر ابن نديم نے كيا ہے۔

2. ﷺ طوسی نے اپنی کتاب رجال طوسی میں ابو خالد واسطی کو بتری قرار دیا ہے۔ (۱۴)

3. احمد بن على بن احمد نجاشي كهتے ہيں:

عبرو بن خالد أبو خالد الواسطى عن زيد بن على له كتاب كبير، روالا عنه نص بن مزاحم المنقى وغيره أخبرنا محمد بن عثمان قال: حدثنا على بن محمد بن الزبير، عن على بن الحسن بن فضال، عن نصربن مزاحم، عنه بكتابه - (١٥)

عمرو بن خالد ابو خالد واسطی نے زید بن علی علیہ السلام سے ایک بڑی کتاب کو روایت کیا ہے۔ ان سے نصر بن مزاحم المنقری وغیرہ روایت نقل کرتے ہیں۔

4. ابو عمر و محد بن عمر بن عبد العزيز كشي ابو خالد واسطى كے بارے ميں كہتے ہيں:

هولاء من رجال العامة الاان لهم ميلاو محبة شديدة (١٦)

یہ غیر امامیہ رجال سے تعلق رکھتے ہیں مگر اہلبیت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وَآلہ وسلم کی طرف ان کامیلان تھااور ان سے زیادہ محبت کرتے تھے۔

علامہ حلی نے ابو خالد کا ذکر کرتے ہوئے کہا:

عمروبن خالدابوخالدالواسطى روى عن زيدبن على له كتاب كبيركان بتريا (١٥)

عمرو بن خالد ابو خالد الواسطی نے زید بن علیؓ سے ایک بڑی کتاب نقل کی۔ ابو خالد واسطی بتری تھے۔

6. مامقانی نے قول درج ذیل ہے:

عمروبن خالد الواسطى موثق- (عمروبن خالد الواسطى معتبرين) - (١٨)

شیخ طوسی، نجاشی اور کشی کی ابو خالد واسطی سے متعلق امامیہ منا بع کی کتب میں ملنے والی آراء کو اوپر نقل کیا گیاہے اور ان علماء رجال کی آراء کو امامیہ علماء حتی قرار دیتے ہیں۔ مذکورہ علماء امامیہ نے ابو خالد الواسطی پر کسی قتم کی تنقید نہیں کی۔ ان علماء رجال نے ابو خالد واسطی کے بارے میں یہ وضاحت ضرور کی ہے کہ ابو خالد واسطی کا تعلق امامیہ رجال سے نہیں ہے، بلکہ ان کامیلان املبیت رسول ملی الیہ الیہ میں ہے کہ ابو خالد واسطی کا تعلق امامیہ رجال سے نہیں ہے، بلکہ ان کامیلان املبیت رسول ملی الیہ آلیہ کی طرف تھا اور وہ ان سے شدید محبت کرتے تھے۔ علامہ مجلسی نے ابو خالد واسطی کے بارے میں یہ وضاحت کی ہے کہ غیر امامیہ فرتے کا ایک طبقہ انہیں ثقہ قرار دیتا ہے، جبکہ دوسرا طبقہ ضعیف قرار دیتا ہے، جبکہ دوسرا طبقہ ضعیف قرار دیتا ہے، جبکہ دوسرا طبقہ ضعیف قرار دیتا ہے اپنی بات کو کسی مھوس ہے (۱۹)۔ لہذا یہ بات کو کسی مطوس دلیل یا متند حوالے سے درست ثابت کرنے میں ناکام رہے۔

شخ ابو زہرہ مصری نے ایک دوسرے مقام پر بیان کیا ہے کہ املبیت اور زیدیہ ابوخالد واسطی کی عدالت کا اقرار کرتے تھے اور اپنے استدلال کے لیے ساغی کا درج ذیل قول نقل کیا ہے:

إذا ثبت اجماع اهل البيت عليهم السلام على عدالته-

ان کی عدالت پر المبیت کا جماع ثابت ہوتا ہے (۲۰)

جہاں تک زید یہ فرقے کا تعلق ہے توائس پر بحث کی گنجائش نہیں کیونکہ زید یہ فرقہ کادعویٰ ہے کہ انہوں نے زید یہ مذہب ابو خالدالواسطی سے لیا ہے، اس لیے اُن کا ابو خالد الواسطی کی عدالت کا اقرار کرنا ایک فطری عمل ہے۔ لیکن اہبیت رسول المنظی آئی ہے نے کسی موقع پر ابو خالدالواسطی کی عدالت کا اقرار نہیں کیا اور نہیں اس قتم کی کوئی بات ملتی ہے۔ شخ ابو زہرہ مصری نے مندامام نہیا اور سیاغی کی بیان کردہ باتوں کو تحقیق کے بغیر من وعن اپنی کتاب امام زید اور سیاغی کی بیان کردہ باتوں کو تحقیق کے بغیر من وعن اپنی کتاب امام زید میں نقل کیا ہے اور اس سے استنباط کرتے ہوئے کہا: اگر ابو خالدالواسطی عادل نہ ہوتے تو انہمہ المبیت اُنکے سامنے احادیث بیان نہیں کرتے۔ ابو زہرہ مصری نے یہ بات کسی ٹھوس دلیل کے بغیر کہی اور تیزی سے پتہ کہی اور تیزی سے آگے نکل گئے، ورنہ اس حوالے سے اگر ان کے پاس کوئی الی بات ہوتی، جس سے پتہ چانا ہو کہ ائمہ المبیت نے کسی موقع پر اپنی نشست میں یہ بات کہی ہو فلاں شخص عادل نہیں ہے اور وہ اُنکے سامنے احادیث بیان نہیں کرتے، لیکن ابو زہرہ مصری کے پاس ایسی نہ تو کوئی روایت تھی اور نہ بی کوئی ٹھوس دلیل تھی، جسے وہ پیش کرتے، لیکن ابو زہرہ مصری کے پاس ایسی نہ تو کوئی روایت تھی اور نہ بی کوئی ٹھوس دلیل تھی، جسے کہی ہوئی یہ

بات غیر متبول ہے۔ ائمہ المبدیت رسول المتر اللہ کے سیرت کے مطالعہ سے معلوم ہوا ہے کہ وہ اپنی نشہوں میں بلا امتیاز احادیث بیان کرتے تھے اور اس میں کسی کے لیے ان کی احادیث کے ساع پر کوئی پابندی نہیں تھی۔ ای لیے ہم طبقہ کے محدثین نے ان سے احادیث نقل کیں۔ یہ بات الگ ہے کہ کسی محدث نہیں تھی۔ ای بیان کردہ کسی حدیث کو اپنے مسلک کے ناموافق ہونے پر نقل نہ کیا ہو۔ ابو زہرہ نے ابو خالد واسطی کے حوالے سے علاء عامہ کے ایک طبقے کا ذکر کرتے ہوئے بیان کیا کہ یہ طبقہ ابو خالد واسطی کو ثقتہ سلیم کرتا ہے اور انگی احادیث کو قبول کرتا ہے اور غیر امامیہ محدثین کی ایک بڑی تعداد نے ان سے احادیث کو نقل کیا ہے۔ جس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ابو خالد واسطی پر بعض علاء غیر امامیہ کی طرف سے لگائے گئے الزامات کو ، ان محدثین نے کوئی اہمیت نہیں دی اور اُن پر کی جانے والی جرح بے صور رہی۔ ابو خالد واسطی پر غلو کا الزام محبت المبدیت رسول المتی ہی جب کہ اب عالمہ کے ہی حد ابو خالد اواسطی پر جرح یا طعن کیا ہے، اُس کی وجہ یہ ہے کہ ان علاء عامہ کے جس طبقے نے ابو خالد اواسطی پر جرح یا طعن کیا ہے، اُس کی وجہ یہ ہے کہ ان علاء عامہ نے ابو خالد اواسطی پر جرح یا طعن کیا ہے، اُس کی وجہ یہ ہے کہ ان علاء عامہ نے ابو خالد واسطی نے خوالد واسطی پر جرح یا طعن کیا ہے، اُس کی وجہ یہ ہے کہ ان علاء عامہ نے ابو خالد اواسطی پر جرح یا طعن کیا ہے، اُس کی وجہ یہ ہے کہ ان علاء عامہ نے ابو خالد واسطی نے لو گل رہے لو گل وں نے بڑھا کہ کے اور گل نے نے ابو خالد واسطی نے کہ کیا ہو کہ اور غیر ثقہ قرار دیا اور اس بات کو اُن کے نظر سے کو گوں نے بڑھا کر گھا کہ کیا ہے۔

ابوزہر ہ کے بعد مجموع الحدیثی اور مجموع الفقی پر تحقیق کرنے والے یمن کے ایک محقق عبداللہ بن حمود بن در هم الغری کی ان باتوں کو یہاں نقل کیا جاتا ہے، جو اُنہوں نے ابن جحراور ذہبی کی کتب میں ابوخالد الواسطی پر لگائے ہوئے الزامات پر بحث کرتے ہوئے بیان کیس اور کہا کہ ان شار حین کا تعلق متاخرین کے طبقے سے ہے۔وہ ذہبی اور دیگر متاخرین کے الزامات کو مستر د کرتے ہوئے انہیں غیر مقبول قرار دیتے ہوئے ابن ابی حاتم کی اس روایت کو نقل کیا ہے:

حدثناعمروبن يحيى قال: ماسمعت وكيعاً احداً بسؤ قط ولم يذكر وكيع اباخالد

الواسطى مطلقاً ـ (٢٢)

ہم سے عمر وبن کیلی نے بیان کیا کہ ہم نے وکیج سے اس قتم کی کوئی بات نہیں سُنی اور نہ ہی وکیج نے ابوغالد کا مطلق ذکر کیا ہے۔

درج ذیل نام سے طبع ہو گی:

عبدالله بن حمود بن در هم الغري نے وکیچ کے الزام والی روایت کو مرسل قرار دیتے ہوئے کہا :المرسل لا یقبل لیعنی : مر سل روایت کو قبول نہیں کیا جاتا۔ اُنہوں نے مذید زور دیتے ہوئے کہا: وکیچ کا تعلق زید بیہ فرقہ سے تھااور زیدیہ فرقہ کا کوئی شخص ابو خالد واسطی کے بارے میں اس قتم کی بات بیان نہیں سکتا، کیونکہ زید بیہ فرقہ اُنہیں ثقہ اور عادل قرار دیتا ہے اور وکیج کے حوالے سے کی گئی الزام تراشیاں بے بنیاد ہیں۔عبداللہ بن حمود بن در هم الغری نے ذهبی کے قول پر تبصرہ کرتے ہوئے کہا کہ ابو خالد الوسطی کی نقل کردہ جن احادیث کی اسناد پر ذہبی نے جرح کرتے ہوئے وضع شدہ روایتیں قرار دیا، یہ بات سرے سے غلط ہے کیونکہ اگر ان روایتوں کی اسناد میں کوئی فرق پایا جاتا ہے اور ابو خالد الوسطی کے علاوہ دیگر محدثین نے بھی انہیں نقل کیا ہے تواس کا مطلب مر گزیہ نہیں ہے کہ یہ وضع کردہ روایتیں ہیں ،بلکہ اس سے ان روایتوں کی تائید ہوتی ہے کہ یہ روایتیں درست ہیں، اسی لیے دوسرے محدثین نے بھی انہیں اینے ہاں نقل کیا ہے۔عبداللہ بن حمود بن در هم الغری نے اسی طرح ابو عوانہ کے حوالے سے نقل کر دہ الزامات کو غلط قرار دیتے ہوئے کہا کہ اس بات کا تاریخی اعتبار سے کوئی امکان نہیں ، کیونکہ احادیث کی کت کی یا قاعدہ اشاعت کا سلسلہ ہارون رشید اور مامون رشید کے دور میں شر وع ہوا(۲۳)۔ عبداللہ بن حمود بن در هم الغرى نے آخر میں دلائل كى بنیاد پر كہاكہ حبیب بن ثابت كے حوالے سے الزام تراثى درست نہیں ہے بلکہ بیہ باتیں صرف ابو خالد الوسطی کو بدنام کرنے کے لیے اُن سے منسوب کی گئی ہیں جو غیر مقبول ہیں (۲۴)۔ علماء عامہ کی جانب سے ابو خالد الوسطی پر ہونے والی جرح اور طعن درست نہیں ہے بلکہ اُنہوں نے ابو خالد الواسطی کی مخالفت بنو عباس کے ایماء پر کی ہے اور اس جرح وطعن کو موثر بنانے کے لیےان لو گوں کے نام بھی استعال کیے ہیں جن کا تعلق زید یہ فرقہ سے ہے۔ مجموع الفقبی اور مجموع الحدیثی پہلی بار لاطینی زبان میں شرح کے ساتھ اٹلی کے شہر میلانو سے ١٩١٩ء میں

#### "CORPUS JURIS DI ZAID BIN ALI"

دوسری بار مطبعة المعارف العلمیه، قاہرہ سے مندامام زید کے نام سے ۱۳۴۰ ہو میں شائع ہوئی، تیسری بار ۱۴۰۱ھ میں بیروت سے ۱۳۴۹ سفحات پر مشتمل بید کتاب مند امام زید کے نام سے طبع ہوئی۔ موجودہ دور میں رائج مند امام زید میں احادیث پینمبر کی تعداد ۲۲۸ ہے جبکہ امیر المومنین حضرت علی بن ابی طالب سے نقل کی گئ اخبار کی تعداد ۱۲۲ ہے اور حضرت امام حسین سے دواحادیث

نقل کی گئی ہیں۔اس میں کل اخبار کی تعداد ۵۵۱ ہے اور مندرجہ ذیل چودہ ابواب قائم کیے گئے ہیں۔

(ra)ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الطهارة ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الصلاة 7 ۲ ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الجنائز ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الزكوة ۳ ، ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الصيام 11 . ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الج \_4 ، ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب البيوع ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الشركة ، ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الشهادات \_9 ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب النكاح 11 . ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الطلاق \_11 ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب الحدود ، ابواب پر مشتمل ہے۔ كتاب السير وماجاء في ذلك ابواب پر مشتمل ہے۔ ۱۳ کتاب الفرائض 14

مندامام زید یک تمام ابواب میں ایک سے زائد احادیث اور اخبار بیس سے زائد ہیں۔ مثلًا باب وضو، میں دس اور کتاب طہارت میں اُنیس اخبار بیان کی گئی ہیں۔ مندامام زید میں موجود تمام احادیث اس سند کے ساتھ نقل کی گئی ہیں:

حدثنی ذید بن علی عن ابیه عن جده عن علی (علیه السلام) قال دسول الله (صلی الله علیه وَ آله مند امام زید بن علی عن ابی احادیث یہاں بحث کے لیے نقل کی جاتی ہیں، جو کتب اربعہ میں بھی نقل ہوئی ہیں لیکن ان احادیث کی اسناد میں کچھ کی بیشی دیکھنے میں آئی ہے، جس کی نشاندہی کتب اربعہ کے جدید حوالوں کے ساتھ گئ ہے:

حدثنی زید بن علی عن أبید عن جدا عن علی بن أبی طالب کرم الله وجه انه أتاه رجل، فقال یا أمیر البؤمنین والله ان لأحبك فی الله، قال ولکنی أبغضك فی الله، قال ولم، لأنك تتغنی بأذانك یعنی تطربه و تأخذ علی تعلیم القی آن أجرا وقد سبعت رسول الله صلی الله علیه و آله یقول من أخذ علی تعلیم القی آن أجرا کان حظه یوم القیامة - (۲۲) حضرت زید بن علی ایخ آباؤ اجداد کے حوالے سے حضرت علی بن ابی طالب سے نقل کرتے ہیں۔ ایک شخص ایک پاس آیا اور بولا: اے امیر المومنین! میں الله تعالی کی وجہ سے کرتے ہیں۔ ایک شخص ایک پاس آیا اور بولا: اے امیر المومنین! میں الله تعالی کی وجہ سے تم سے نفرت کرتا ہوں۔ مس نے دریافت کیا وہ کول ؟ حضرت علی بن ابی طالب نے فرمایا: لیکن میں الله تعالی کی وجہ فرمایا! تم اذان گانے کی طرز پر دیتے ہواور قرآن کی تعلیم دینے کا معاوضہ لیتے ہو۔ میں نے فرمایا! تم اذان گانے کی طرز پر دیتے ہواور قرآن کی تعلیم دینے کا معاوضہ لیتے ہو۔ میں نے نبی اکرم ملتے آباؤ کو ارشاد فرماتے ہوئے سا ہے کہ: جو شخص قرآن پاک کھانے کا معاوضہ لیے کا معاوضہ کے گا، قیامت کے دن اس کا حصہ و بی اجر ہوگا، جو دنیا میں لے چکا ہے۔

یہ حدیث من لایحض الفقید (۲۷) میں مرسلہ درج ہوئی ہے اور تھذیب الاحکام (۲۸) ،الاستبصار (۲۹) اور وسائل الشیعه (۳۰) میں کچھ اختلاف کے ساتھ نقل ہوئی ہے اور روایت کی سند حضرت زید شہید سے پہلے تہذیب الاحکام اور الاستبصار میں اس طرح نقل کی گئ ہے:

محمد بن الحسن الصفار، عن عبدالله بن المنبه ، عن الحسين بن علوان ، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن على...

ان مصادر میں تتغنی با ذانك كے بجائے تبغ فى الاذان آیا ہے اور اس اختلاف كے سوا پچھ اور نہيں ہے۔

حدثنى زيد بن على عن أبيه عن جده عن على قال: أن رسول الله صلى الله عليه وآله نفى فقالوا يا رسول الله ان امرأة معنا توفيت وليس معها ذو رحم محرم فقال صلى الله عليه وآله كيف صنعتم بها فقالوا صببنا الباء عليها صبا، قال اما وجدتم من أهل الكتاب) امرأة تغسلها قالوالا، قال أفلايه بتهوها - (٣١)

یہ حدیث تہذیب الاحکام (۳۲) ، الاستبصار (۳۳) اور وسائل الشیعہ (۳۴) میں نقل ہوئی ہے۔ اسکی سند حضرت زید شہید سے پہلے اس طرح بیان ہوئی ہے:

سعد بن عبدالله ،عن إلى الجوزاء، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن على (ع)-

یہ حدیث وسائل الشیعہ میں مکرر نقل ہوئی ہے۔

حدثنى زيد بن على عن أبيه عن جده عن على - قال : قال رسول الله صلى الله عليه

وآله اذامات الشهيد من يومه أو من الغد فوارولا في ثيابه وان بقى أياماحتى تغيرت

جراحه غسل (۳۵)

وہ شخص جو آگئے کے ذریعے جل جائے یا ڈوب کر مرجائے، اُسکے بارے میں حضرت زید بن علی ؓ اپنے آباؤ اجداد کے حوالے سے حضرت علی بن ابی طالب ؓ سے نقل کرتے ہیں کہ نبی اکر م طلق آیکٹی نے ارشاد فرمایا: جب شہید اُسی دن فوت ہوجائے یا اس سے اگلے دن فوت ہوجائے تو تم اسے اسکے کپڑوں میں ڈھانپ دولیکن اگر کچھ دن گزر جائیں یہاں تک کہ اس کے زخم تبدیل ہوجائیں تو پھر اسے عشل دو۔

یہ حدیث تہذیب الاحکام، (۳۲) الاستبصار (۳۷) اور وسائل الشیعہ (۳۸) میں نقل ہوئی ہے۔ اسکی سند حضرت زید شہید ؓ سے پہلے تہذیب الاحکام اور الاستبصار میں اسطرح بیان ہوئی ہے: محمدبن احمدبن يحيى، عن ابى جعفى، عن ابى الجوزة، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيدبن على-

اس خبر کے بارے میں شخ طوسی نے فرمایا کہ اس حدیث پر ہم عمل نہیں کرتے ہیں کیونکہ یہ خبر غیر امامیہ فرقہ کے موافق ہے۔

حدثنى زيد بن على عن أبيه عن جدلاعن على - انه سئل عن رجل احترق بالنار فأمرهم ان يصبوا عليه الباء صبا - (٣٩)

حضرت زید بن علی اپنے آباؤ اجداد کے حوالے سے حضرت علی بن ابی طالب سے نقل کرتے ہیں کہ ان سے ایسے شخص کے بارے میں دریافت کیا گیا جو آگ میں جل گیا ہو تو حضرت علی نے فرمایا: اس پر پانی بہاد یاجائے۔ عمرو بن خالد نے حضرت زید شہید سے اُس شخص کے بارے میں دریافت کیا، جو ڈوب کر مر جائے یا اس پر کوئی دیوار گر جائے اور وہ مر جائے تو حضرت زید شہید نے فرمایا: لوگ اُسے عسل دیگے۔

یہ حدیث فروع الکافی (۴۰) ، تہذیب الاحکام (۴۱) ، وسائل الشیعہ (۴۲) میں بیان ہوئی ہے اور اس کی سند فروع الکافی میں اسطرح بیان کی گئی ہے:

عدة من اصحابنا ، عن احمد بن محمد بن خالد ، عن الي الجوزاء ، عن الحسين بن

علوان، عنعمروبن خالدعن زيدبن على...

تہذیب الاحکام میں اسطرح ہے:

اخبرنی الشیخ اید الله تعالی، عن ابی جعفی محمد بن علی، عن محمد بن الحسن،
عن محمد بن یحیی ، عن محمد بن احمد بن احبد بن یحیی ، عن ابی جعفی ، عن ابی الجوزاء عن
الحسین بن علوان ، عن عمرو بن خالد ، عن زید بن علی عن آبائه عن علی علیهم السلام
انه سئل عن رجل یحترق بالنار فأمرهم أن یصبوا علیه المهاء صبا وان یصلی علیه می اساد میں دو افراد ابو جعفر اور محمد بن حسن کو بیان نہیں کیا گیا ہے اور اس حدیث کی سناد میں دو افراد ابو جعفر اور محمد بن حسن کو بیان نہیں کیا گیا ہے اور اس حدیث کی سند به بان کی گئی ہے:

عن محمد بن أحمد بن يحيى ، عن أبى جعفى ، عن أبى الجوزاء ، عن الحسين بن علوان ، عن عمرو بن خالد ، عن زيد بن على ، عن آبائه ، عن على عليه السلام أنه سئل عن رجل يحترق بالنار فأمرهم أن يصبواعليه الماء صباوأن يصلى عليه -

مند امام زید میں یہ حدیث بیان ہوئی ہے۔اس میں نماز پڑھنے کا ذکر نہیں جبکہ تہذیب الاحکام اور وسائل الشیعہ میں نقل کی گئی، حدیث میں نماز پڑھنے کا حکم شامل ہے، جس سے مندامام زید کی اس حدیث میں غلطی کاامکان پایاجاتا ہے۔ کیونکہ جلنے والے یاڈوب کر مرنے والے شخص کی نماز جنازہ ہوتی ہے:

حدثنى زيد بن على عن أبيه عن جدة عن على - قال: ينزع عن الشهيد الفرو والخف والغف والغلنسوة والعمامة والمنطقة والسراويل الا أن يكون أصابه دمر فان كان أصابه ترك ولم يترك عليه معقود االاحل - (٣٣)

حضرت زید بن علی اپنے آباؤ اجداد کے حوالے سے حضرت علی بن ابی طالب سے نقل کرتے ہیں کہ اُنہوں نے فرمایا: شہید کا کوٹ اتروادیا جائے گا، موزہ، ٹوپی، عمامہ پڑکا اور شلوار اتار دی جائے گی اور اوپر لپیٹنے والا کپڑا اتار دیا جائے گا۔ البتہ اگر انہیں خون لگا ہوا ہو ( تو حکم مختلف ہوگا) تو انہیں جیموڑ دیا جائے گا۔ ورنہ جو چیز بھی جسم پر باند ھی جاتی ہے، اس کو کھول دیا جائے گا۔

یہ حدیث فروع الکافی (۴۴)، من لا یحضرہ الفقیہ (۴۵)، تہذیب الاحکام (۴۶) اور وسائل الشیعہ (۷۶) میں بیان کی گئی ہے۔ یہ حدیث من لا یحضرہ الفقیہ میں بطور مرسلہ آئی ہے جبکہ فروع الکافی میں اس حدیث کی سندیوں بیان کی گئی ہے کہ:

عدة من اصحابنا ، عن احمد بن محمد بن خالد، عن ابى الجوزاء ، عن الحسين بن علوان، عن عبروبن خالد عن زيد بن على ...

جبکہ تہذیب الاحکام میں ایک راوی جس کا نام محمد بن یعقوب ہے، اس کے نام کے اضافہ کے ساتھ اس طرح بیان ہوئی ہے: عن محمد بن يعقوب عن عدة من أصحابنا عن أحمد بن محمد بن خالد عن أبيه عن أب الجوزاء عن الحسين بن علوان عن عمرو ابن خالد عن زيد بن على ... باب توجيه الميت الى القبلة: حدثنى زيد بن على عن أبيه عن جده عن على عليهم السلام قال: دخل رسول الله صلى الله عليه وآله على رجل من ولد عبد المطلب وهو يجود بنفسه وقد وجهولا لغير القبلة ، فقال صلى الله عليه وآله وسلم وجهولا الى القبلة فانكم اذا فعلتم ذلك أتبلت الملائكة عليه وأقبل الله عليه بوجه فلم يزل كذلك حتى يقبض ، (٨٨)

حضرت زید بن علی ی نے اپنے آباء کرام سے انہوں نے حضرت علی بن ابی طالب سے روایت نقل کی ہے۔ ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وَسلّم اولاد عبد المطلب میں سے کسی پاس تشریف لے گئے۔ آپ نے دیکھا کہ وہ جا کئی کے عالم میں ہے اور اس کا چہرہ قبلہ کی طرف نہیں تھا۔ آپ نے فرمایا کہ اسکارخ قبلہ کی طرف کرو۔ جب تم ایبا کروگے تو فرشتے اسکے پاس آئیں گے اور اللہ تعالی اسکی طرف رخ کرے گا۔ چنانچہ اُسکارخ قبلہ رو ہوا تو اسکی روح قبض ہو گئے۔ راوی نے مذید بیان کیا: نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وَسلّم نے اس دوران اسے لا الہ الا اللہ پڑھنے کی تلقین کی۔ آپ نے فرمایا: جا کئی کا عالم ہو تو کلمہ تو حید کی تلقین کروکے یونکہ جس کا آخری کلام کلمہ تو حید ہوگا، وہ جنت میں چلا جائیگا۔

یہ حدیث من لایحصر الفقیہ (۴۹) میں مرسلہ، وسائل الشیعہ (۵۰) اور علل الشرائع (۵۱) میں اس سند کے ساتھ بیان کی گئی ہے:

عن محمد بن على ماجيلويه ، عن محمد بن يحيى ، عن محمد بن أحمد ، عن أحمد بن أبي عبد الله ، عن الحسين بن علوان ، عن عمرو بن خالد ، عن زيد بن على...

ان کتابوں میں حدیث کا متن تقریباً ایک ہی ہے، جو وسائل الشیعہ کا ہے لیکن الفاظ کی تبدیلی کے ساتھ بیان ہوئی ہے جبمہ مسندامام زید کی روایت میں اضافہ پایا جاتا ہے کہ مرنے والا اگر حالت نزاع میں کلمہ توحید پڑھے گا تو وہ جنت میں چلا جائے گا۔ اس پراشتباہ پایا جاتا ہے کہ یہ مسندامام زید میں اضافی ہے کیونکہ دیگر مصادر میں یہ الفاظ نہیں ملتے:

حدثنی زید بن علی عن أبیه عن جده عن علی - قال: لعن رسول الله صلی الله علیه و آله أكل الربا و مؤكله و بائعه و مشتریه كاتبه و شاهدیه - (۵۲)

حضرت زید بن علی ّاپنے آبا بو اجداد کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت علی بن ابی طالب ؓ نے بیان کیا: رسول اللہ صلّی اللّٰہ علیہ وَآلہ وَسلم نے سود کھانے والے اور اسکے موّکل اور اسکے فروخت کرنے والے اور اسکے کاتب اور اس کے دونوں گواہوں پر لعنت کی ہے۔

یہ حدیث من لا یحضر فقیہ میں مرسلہ ہے(۵۳)، تہذیب الاحکام (۵۴) اور وسائل الشیعہ (۵۵) میں بیان کی گئی ہے اور تہذیب الاحکام میں اسکی سند اسطرح بیان کی گئی ہے:

الحسين بن سعيد، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن على...

وسائل الشیعہ میں عمرو بن خالد کے بجائے محمد بن خالد سے بیان کی گئی ہے جو کہ سہواً لکھی گئی ہے کیونکہ صاحب تہذیب الاحکام میں عمرو بن خالد کا نام بیان کیا گیا ہے :

حدثني زيد بن على عن أبيه عن جده عن على - ان امرأة أتت عليا عليه السلام ورجل

قد تزوجها ودخل بها وسمى لها مهرا وسمى ﴿ لمهرها أجلا ، فقال له على ـ لا أجل لك في

مهرها اذا دخلت بها فحقها حال فأد اليهاحقها (۵۲)

حضرت زید بن علی اپنے آبالو اجداد کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت علی بن ابی طالب ی کے پاس ایک خاتون آئی۔ایک شخص نے اس کے ساتھ شادی کرکے صحبت کرلی تھی۔اسکے مہر کی ادائیگی کی مدت طے کی گئی تھی۔ حضرت علی بن ابی طالب ی نے فرمایا! اس عورت کا مہرادا کرو، تمہارے لیے اب کوئی مدت کا جواز نہیں چونکہ تم اس کے ساتھ صحبت کر چکے ہواور مہراس کا حق ہے۔

یہ حدیث تہذیب الاحکام (۵۷)، الاستبصار (۵۸)اور وسائل الشیعہ (۵۹) میں اس سند کے ساتھ نقل کی گئی ہے:

محمد بن احمد بن يحيى ، عن ابى جعفى ، عن ابى الجوزاء ، عن الحسين بن علوان ، عن عمرو بن خالد ، عن زيد بن على ...

یہ حدیث وسائل الشیعہ میں دو باربیان کی گئی ہے:

حدثنى زيد بن على عن أبيه عن جدلاعن على - قال: لاقصاص بين الرجال والنساء فيما دون النفس ولاقصاص فيما بين الأحرار والعبيد فيما دون النفس (٧٠)

حضرت زید بن علی اپنے آبا تو اجداد سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت علی بن ابی طالب ٹے فرمایا: مردوں اور عور توں کے درمیان قصاص نہیں ہے۔ سوائے اسلح کہ ان لو گوں نے کسی کو جان سے مارا ہو ، آزاد اور غلاموں کے درمیان بھی قصاص نہیں ہے ، اگر جان سے نہ مارا ہو۔

اس حدیث کا مفہوم تہذیب میں نقل کی گئی حدیث سے ملتا ہے لیکن اُس میں بچوں کے قصاص کا بھی ذکر کیا گیا ہے، جو مسند امام زید کی روایت میں نہیں ملتا۔ جس سے یہ امکان پایا جاتا ہے کہ اسکے جامع کو یہ روایت بوری طور پر نہ ملی ہو۔ یہ حدیث اسی سند کے ساتھ الاستبصار (۱۲)، وسائل الشیعہ (۱۲)اور تہذیب الاحکام (۲۳) میں اسطرح بیان کی گئی ہے:

عنه عن أبى جعفى عن أبى الجوزاء عن الحسين بن علوان عن عمرو بن خالد عن زيد بن على عن آبائه عن على على على السلام قال: ليس بين الرجال والنساء قصاص الافى النفس، وليس بين الأحرار والمماليك قصاص الافى النفس وليس بين الصبيان قصاص فى شء الافى النفس.

مر دوں اور عور توں کے در میان قصاص نہیں ہے۔ سوائے ان لو گوں کے جنہوں نے جان سے مارا ہو اور آزاد اور غلاموں کے در میان قصاص نہیں ہے۔ سوائے ان کے جنہوں نے جان بوجھ کر جان سے نہ مارا ہو اور بچوں کے در میان بھی قصاص نہیں ہے۔ سوائے ان کے جنہوں نے جان سے نہ مارا ہو:

حدثنى زيد بن على عن أبيه عن جدلا عن على (ع م) قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله المعدن جبار والبئر، جبار والدابة المنفلتة جبار والرجل جبار - (٦٣)

حضرت زید بن علی اینے آبا وَاجداد کے حوالے سے حضرت علی بن ابی طالب سے نقل کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وَآلِهِ وَسلّم نے بیان کیا ہے: پہاڑ کی کان میں گر کر مر نارائیگال جاتا ہے، کنویں میں گر کر مر نارائیگال جاتا ہے، جانور کے مارنے سے مر نارائیگال جاتا ہے۔

یہ حدیث وسائل الشیعہ (۲۵) میں معمولی فرق کے ساتھ آگے چیچے نقل ہوئی ہے اور اسکی سند معانی الاخبار میں اسطرح بیان کی گئی ہے: عن سعد بن عبدالله ، عن الهيثم بن ابي مسروق ، عن الحسين بن علوان ، عن عمروبن خالد ، عن زيد بن على -- ( ٢٢)

جبکہ معانی الاخبار میں (وَالرجل جبار) کا لفظ بیان نہیں کیا گیا ہے۔ اگرچہ مختلف ابواب میں سند کے ساتھ نقل ہوئی اور ان روایات کے مصادر امامیہ معتبر ہیں اور ان کاکافی میں ذکر ہوا ہے۔ مند امام زید میں نقل کی گئی بیشتر احادیث اور اقوال ایسے ہیں، جن میں اسکے جامع نے کمی بیشی کر کے اسے غیر امامیہ فرقوں اور زیدیہ فرقہ کے موافق ایک کتاب بنادیا۔ جسے ان فرقوں نے حضرت زید شہید '' سے والہانہ عقیدت کی بناء پر بلا مخل قبول کرلیا ہے، لیکن مندامام زید میں یائی جانیوالی اغلاط کے سبب تحقیقی نقطہ نظر سے اسے اشکال سے خالی قرار نہیں دیا جاسکتا۔اس کی سب سے بڑی وجہ بیہ ہے کہ مسند امام زیدٌ میں بیشتر رواییتیں ایسی ہیں ، جنہیں حضرت زید شہیدٌ کی طرف منسوب کر نا تحقیقی نقطه نظر درست نہیں اور ان کی ذات سے بعید ہیں کیونکہ حضرت زید شہید یے اینے والد حضرت امام زین العابدين اوربڑے بھائی حضرت امام محمد باقر ؓ کے سامنے زانوئے ادب تہہ کیا، یہ کیسے ممکن ہوسکتا ہے کہ حضرت امام محمد باقرٌ جن احادیث کو اینے والد سے نقل کیا ہے اُن احادیث اور حضرت زید شہیرٌ کی نقل کر دہ احادیث میں کوئی فرق پایا جائے حالانکہ ابوخالد واسطی کا صراحت کے ساتھ بیان سامنے ہے کہ حضرت زید شہید کے پاس اپنے والد کی بیان کر دہ احادیث ایک کتابی شکل میں محفوظ تھیں، جنہیں اُنہوں نے خود تالیف کیا تھا۔ للذا ان احادیث میں کسی قتم کمی بیشی کا کوئی سوال ہی پیدا نہیں ہوتا بلکہ ایسی روایات سے صاف پتہ چاتا ہے کہ بہروایتیں وضع شدہ ہیں،جواُن سے غلط طور پر منسوب کی گئی ہیں۔ ابراہیم بن زبر قان ایک سوال کے جواب میں کہتے ہیں:

قال ابراهيم سألت أبا خالد كيف سمعت هذا الكتاب من زيد بن على عليهما السلام قال: سمعنالامن كتاب معدقد وطألا وجمعه (٧٤)

ابراہیم بیان کرتے ہیں میں نے ابو خالد سے دریافت کیا : آپ نے اس کتاب کو امام زیڈ کی زبانی کیسے سنا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: میں نے بیداحادیث ان سے سنی جنہیں وہ اُس کتاب سے پڑھ کربیان کرتے تھے،جو انکے یاس تھی اور اُنہوں نے اسے جمع کیا تھا۔

ابراہیم بن زبر قان کے بیان سے یہ بات بھی صاف ہو جاتی ہے کہ حضرت زید شہید کے پاس جو کتاب ابو خالد واسطی نے دیکھی اور اُن سے سن تھی، وہ کتاب ابو خالد الواسطی کی جمع کر دہ کتاب کے علاوہ تھی، جسکی ابو خالد واسطی کے پاس موجود گی ثابت نہیں ہوتی اور نہ ہی ابو خالد الواسطی کی تالیف کردہ کتاب عبد العزیز بن اسطی الحق البقال تک پہنچی بلکہ یہ دونوں کتب عبد العزیز بن اسطی کی دستر س سے دور تھیں، اسی لیے اُنہوں نے ابوالقاسم علی بن مجمد نخعی سے سن کر جمع کیا، جس کا اقرار خود عبد العزیز بن اسطی بن جعفر بغدادی نے ان الفاظ میں کیا ہے:

حدثنى عبد العزيزبن اسحاق بن جعفى البغدادى قال حدثنى أبو القسم على بن محمد النخعى قال حدثنى سليان بن ابراهيم المحاربي جدى أبو أمى قال حدثنى نصربن مزاحم المنقى قال سمعت هذا الكتاب من أبي خالد الواسطى (٢٨)

عبد العزیز بن اسحق بن جعفر بغدادی نے بیان کیا کہ اُن سے ابوالقاسم علی بن محمد نخعی نے بیان کیا ہے کہ اُن سے اُکے نانا سلیمان بن ابراہیم المحار بی نے بیان کیا ہے کہ نصر بن مزاحم نے مجھ سے بیان کیا تھا کہ اس کتاب کو اُنہوں نے ابو خالد الواسطی سے سنا تھا۔

حضرت زید شہید سے سنی ہوئی احادیث اور فقہی آراء کو ابو خالد الوسطی نے مرتب کرکے مجموع الفقی و المحجموع الحدیثی نامی کتب تالیف کی تھیں اور ان کتب کو ابو خالد واسطی کے زمانے میں آفاتی شہرت حاصل ہوئی تھی۔ عبامی حکم انوں نے المبیت رسول طرح اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علی کے سبب حضرت زید شہید سے منسوب کتب کو عمداً منظر عام سے ہٹادیا تھا، لیکن ڈیڑھ سوسال گزرنے کے باوجود لوگ ان کتب کو بھول نہ پائے اور یہی سبب تھا کہ عبدالعزیز بن اسطی البقال نے اس کتاب کی تالیف کا پیڑہ اُٹھایا اور ابوالقاسم علی بن مجمد نخعی سے سن کر المجموع الفقی وَالمجموع الحدیثی کے نام سے ۱۱۳ھ میں جمع کیا۔ موجودہ کتاب مند امام زید کے مقدمہ میں شخ واسعی نے بیان کیا ہے کہ اُنہوں نے یہ کتاب اپنے استاد حسین علی عمری سے سن کر تالیف کی ہے۔ اس کتاب کی سند اُنہوں نے بی کتاب اپنے استاد حسین علی عمری سے سن کر تالیف کی ہے۔ اس کتاب کی سند اُنہوں نے بی مقال کی ہے:۔

ا۔ زید بن علی بن حسین ۲۔ ابو خالد عمر و بن خالد واسطی ۳۔ ابراہیم بن زبر قان تیمی ۴۔ نصر بن مزاحم منقری ۵۔ سلیمان بن ابراہیم محار بی ۲۔ علی بن مجمد نخعی

ابوالفضل مجمه بن عبدالله شبياني ۸ عبدالعزيز بن اسحاق البقال ابوسعيد عبدالرحنن نبيثابوري حاكم ابوالفضل وہب اللہ بن حاكم القاسم حسكاني \_1+ \_9 ۱۲ په احمد بن ابوالحن الکنی زيد بن حسن بيهقي \_11 محى الدين و مر إن ابوالحين قاضي جعفرين احمه -10 \_112 عبدالله بن حمزه احمدحميد \_14 \_10 محمد بن يحال قاسم بن احمه حميد \_11 \_14 احمد بن ليجيا مطهر بن محمد بن سليمان \_٢+ \_19 سيد صارم الدين امام زرف الدين \_ ٢٢ \_11 سيدامير الدين بن عبدالله سيداحمه بن عبدالله ٦٢٦ ٦٢٣ محمد بن قاسم بن محمد قاسم بن محمد \_٢٦ \_۲0 احمد بن صالح ابر حال قاضي احمر بن سعد الدين مسور \_۲۸ \_٢4 یوسف زیارہ (حسین بن احد کے صاحبزاد ہے) حسین بن احمه زیاره ٠٣٠ \_٢9 ۳۲۔احمد بن پوسف (حسین زیارہ کے بھائی) احمد بن پوسف (حسین بن احمه کے پوتے) \_111 علامه حسين بن عبدالرحمٰن الا كوع قاضي عبدالله غالبي ہم سو\_ \_\_\_\_\_ ۳۶ قاضی حسین بن علی عمر قاسم بن حسين بن منصور \_٣۵ شخ عبدالواسع بن بجلی الواسعی نے اسے مندامام زید کے نام سے شائع کیا ہے۔ \_٣4

اس کیے تحقیقی نظم نظر سے مندامام زید ابو خالد الوسطی کی تالیف کردہ کتاب قرار نہیں دی جاسکتی اور نہ ہی اسے عبد العزیز اسخق البقال کی جمع کردہ کتاب قرار دیا جانا چاہئے کیونکہ یہ کوئی اور کتاب ہے، جسے پہلے ابوالقاسم علی بن محمد نخعی نے بیان کیا اور پھر اُنکے توسط سے حسین علی عمری نے بیان کیا اور اسے شخ واسعی نے تالیف کردہ واسعی نے تالیف کردہ کتاب مندامام زید شخ واسعی کی تالیف کردہ کتاب ہے اور یہ کتاب فقہ حفیہ کے پیروکاروں کے لیے موافق کتاب ہے، جس کی تائید مصر کے مفتی اعظم شخ محمد بخیت مطبعی حفی کی وہ تحریر ہے، جو شخ واسعی نے مندامام زید کے مقدے میں نقل کی اعظم شخ محمد بخیت مطبعی حفی کی وہ تحریر ہے، جو شخ واسعی نے مندامام زید کے مقدے میں نقل کی

هوموافق فی معظم أحکامه له نهب الامام الاعظم ابی حنیفة النعبان - (۲۹) اس کتاب میں فقهی مسائل اور شرعی احکام امام اعظم ابو حنیفه کے مذہب کے موافق ہیں۔ ابو القاسم علی بن محمد نخعی الکوفی کا نام طبقات حنفیة میں ملتا ہے (۷۰) اور ذہبی نے ان کا ذکر ابن الشرقی کے حالات میں اس طرح کیا ہے:

شيخ الحنفية أبوالقاسم على بن محمد بن كأس النخعى الكونى مات في رابع ربيع الآخر سنة أربع وعشرين وثلاث مائة ـ (اك)

شخ الحنفیہ ابوالقاسم علی بن محمد بن کاس النخعی الکونی کا انتقال مهمر سی الاخر ۱۳۲۴ھ میں ہوا۔ شخ واسعی نے بھی مندامام زید کے مقدمہ میں بیان کیا ہے کہ ابوالقاسم فقہ حنفیہ کے پیروکار تھے اور وہ بنو عباس کے دور میں شام، بغداد اور رملہ کے ولایت کے منصب پر فائز ہوئے اور اُن کا انتقال عاشورہ کے دن ۱۳۲۲ھ میں ہوا۔(۷۲)

جبکہ معروف اسکالر آقائے بزرگ طہرانی نے مندامام زید کے بارے میں اپنی معروف کتاب الذرایعہ الی تصانیف الشیعہ میں بیان کیاہے:

مسندزيد (زيد ابن على بن الحسين امام الزيدية الشهيد)، مجبوعة أحاديث روالاعن آبائه جمعها عبد العزيز بن اسحاق البقال (متوفى ٣١٣هـ)، روالاعن زيد أبوخال عمر بن خالد الواسطى ، يظهر من جامع التصانيف انه طبع فى ايطاليا وهو غير منسكه الآتى الموسوم بمنها جالحاج (٢٣)

(مند زید بن علی ابن حسین ) الشہید جنہیں زیدیہ فرقے کا امام کہا جاتا ہے، اُن سے ابو خالد الوسطی کی روایت کردہ احادیث کا مجموعہ ہے، جسے عبد العزیز بن اسحاق بقال نے جمع کیا اور جامع التصانیف سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ کتاب اٹلی سے شائع ہوئی تھی لیکن اُس کتاب کی طرح نہیں تھی، جیسا کہ المجموع الفقی اور المجموع الحدیثی کو یکجا کرکے المنہ اج الہاج کے نام سے ابو خالد الواسطی کی کتاب شائع ہوئی تھی۔ مند امام زید کے مقدمے میں شخ واسعی نے اس کتاب کی صحت کو تنقید سے بچانے کے لیے ایک وضع شدہ روایت نقل کی ہے، جو درج ذیل ہے:

لا يعطعن في الى خالد زيدى قط، انها يعطن فيه رافضي او مناصب (٤٣)

ابو خالد واسطی پر کوئی زیدیہ اعتراض نہیں کر سکتا۔ ایکے بارے میں رافضی یا آلِ محمدٌ کا مخالف اعتراض کر بگا۔

مند امام زیڈ کی صحت اس روایت سے ٹابت نہیں ہوتی بلکہ اس میں اشکال پیدا کرتی ہے کیونکہ مندامام زیڈ نامی کتاب قرآن مجید کی طرح لاریب فیہ کی سندیافتہ کتاب نہیں ہے، جس پر تحقیق کی کوئی گنجائش نہ ہو۔اگر کوئی محقق ٹھوس دلائل کی روشنی میں اس پر بحث کرے تواُسے ناصبی یا رافضی قرار وے دیا جائے۔ اس کتاب میں نقل کی گئی احادیث پر جن او گوں نے اپنااشکال ظاہر کرتے ہوئے جرح کی، ان میں امام نسائی اور ابو عوانہ کا نام لیا جاتا ہے اور ایکے بعد ذہبی نے اس بات کو بڑھاوہ دیا۔ اُنہوں نے ابو خالد واسطی کو غیر معتبر، کاذب اور غالی قرار دیتے ہوئے یائج احادیث کا ذکر کیا ہے لیکن محسی نے انہیں شخصیات کو ناصبی یا رافضی قرار نہیں دیا۔ اس روایت کے حوالے سے ہماراموقف ریہ ہے کہ شیخ عبد الواسع الواسعی نے اس روایت کے ذریعے اپنی مرتب کر دہ کتاب مند امام زیڈ پر تحقیق کے در وازے بند کیے ہیں، جو سراسر غلط ہے اور اس روایت کی بنیاد پر اس کتاب کو من وعن قبول نہیں کیا جاسکتا ہے۔ مند امام زید کے حوالے سے تحقیق سے بیہ بات واضح ہو گئی ہے کہ حضرت زید شہید گئ تالیف کردہ احادیث پر مبنی کتاب، جسے پڑھ کر آپ اپنی نشستوں میں احادیث بیان کرتے تھے وہ کتاب ابو خالد واسطی کے پاس موجود نہ تھی ورنہ وہ اُسے دوبارہ جمع نہیں کرتے اور اسی طرح ابو خالدالواسطی کی تالیف کردہ کتب بنو عباس کے دور حکومت میں منظر عام سے ہٹائے جانے کے سدب دست بر د زمانہ ہو گئیں اور وہ کت زیدیہ فرقہ کے مشاہیر کے پاس موجود نہ تھیں۔اسی لیے چوتھی صدی ہجری میں عبدالعزیز اسحق بقال بغدادی نے انہیں دو بارہ جمع کیا۔ زیدیہ فرقہ کے ساتھ پیش آنے والے حالات و واقعات کے سبب یہ کتب کسی کے پاس محفوظ نہ رہ سکیں۔ یہی حال مند امام زیڈ کا ہے کہ شیخ واسعی نے اپنے اُستاد سے سن کر مند امام زید " تالیف کی اور اسے شائع کیا، جسے اشکال سے خالی نہیں سمجھا جاسکتا۔اس کتاب کا تحقیقی جائزہ لینے کے بعد ہم اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ اس کتاب میں یائی جانے والی اغلاط حضرت زید شہیڈ کی ذات سے بعید ہیں اور انہیں آپ کی طرف منسوب کر نا نا صرف علمی بددیا نتی ہے بلکہ ایک منظم سازش کا حصہ ہے۔مُسند امام زیدٌ کو حضرت زید شہیدٌ یا ابوخالد الوسطی یا عبدالعزیز بن اسحٰق البقال بغدادی کی تالیف قرار نہیں دیا جاسکتا بلکہ اسے شخ واسعی کی کاوش قرار دیا جاسکتا ہے۔

## كتابيات

- الامام زید، شخ، محمد ابوزم ره مصری، من ۲۴۰
- 2. الامام زيد، شخ، محمد ابوزېره مصري، ص ۲۴۰
- طوسی، شخ، محمد بن الحن، الفھرست، مطبوعه المكتبية المرتضوية نجف انثرف، ص١٨٩، رقم الرجال، ٨٣٨
- 4. طوى، شخر، محمد بن الحن، رجال الطوى، تحقيق: جواد القيومي الاصفهاني، مطبوعه مؤسسة النشر الاسلامي، قم، ص ١٣٢، رقم الرجال ٦٩/١٥٣٣
  - خجاشی، احدین علی بن احمد، رجال نجاشی: احمد بن علی بن احمد، مطبوعه مبیئی \_ ۱۳۱۵ ق، ص ۲۰۵
  - 6. طوسی، شخ، ابو جعفر محمد بن حسن ، اختیار معرفته الر جال المعروف ر جال اکشی: شخ الطا کفه ابو جعفر محمد بن حسن الطوسی، مطبوعه دانشگاه مشحد ۸ ۳۳ اش، ص ۳۹۰ ، رقم الر جال ۲۳۳ ۷
    - 7. علامه حلى، خلاصئه علامه "خلاصة الا قوال في معرفة الرجال"، مطبوعه تهران، ١٣١٢ق، ص١١١
    - 8. المامقاني، حاج شخ عبدالله بن محمر حسن، تنقيح المقال في احوال الرحال، مطبوعه نجف ٣٥٢ اش\_، ج1، ص١١١
    - 9. مجلسي، علامه محمد ماقر، وجيزه، (ضميميرُ خلاصة الا قوال علامه حلي) ، مطبوعه تقران، ١٣١٢ق، ص ٥٩، س-١٩،
    - 10. الروض النضير شرح مجموع الفقه الكبير، ج1، ص٢٦؛ مندامام زيد، زيد بن على بن الحسين، (مقدمه) ص١٢؛الامام زيد، ص٢٣٦
      - 11. الامام زید، محمد ابوزم ره مصری، ص ۲۳۸؛ مندامام زید، زید بن علی بن انحسین، (مقدمه) ص ۱۲
        - 12. المحبوع الحديثي وَالفقهي، ص٢٦
        - 13. الامام زيد، شخ ، محمد ابوزم ه مصرى، ص ٢٣٠
          - 14. المحبوع الحديثي والفقيحي، ص٢٦
      - 15. ارد کانی، سیدابو فاضل رضوی، شخصیت و قیام زید بن علی، مطبوعه حوزه علمیه، قم،ایران،ص، ۳۳۲،۳۳۷ ـ
        - 16. مندامام زيد، (كتاب الصلاة باب الاذان)، ص ۸۱، رقم الحديث ۲۸،
    - 17. من لا يحضره الفقيه، تضجيح و تعليق: على أكبر الغفاري، منشورات جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم، ١٠٠٣ هـ، ٣٣، ص١٠٩، ١١٠
  - 18. تحضر يب الاحكام، تحقيق: السيد حسن الموسوى الخرساني، المطبعة دارالكتب الاسلامية، طهران، اطبعة الثالثية، ١٣٦٣ ش. ٢٥، ص ٢٧٣،
    - 19. طوى، شخ،ابو جعفر محمد بن الحن،الاستبصار، تتحقيق و تعليق : السيد حسن الموسوى الخرسان، دار الكتب الاسلامية،طهران،الطبعة الرابعية ــ ٣٤٣ اش،ج٣٠ ، ص ٩٤
  - 20. عاملى، شخ محمد بن الحن الحر، وسائل الشيعة (الاسلامية)، تحقيق: الشخ محمد الرازى، تعليق: الشيخ أبي الحن الشعر اني، مطبعة داراحياء التراث العربي، بير وت-٢٠٠٩ عن ٢]، ص ١١٢
    - 21. مندامام زيد، (كتاب الجنائز باب غنسل الميت) ص ٢٠ ١٦، ١٦٨؛ لمجوع الحديثي والفقهي ص ٢٠؛ تحذيب الاحكام، ج١، ص ٣٣٣
      - 22. الاستبصار، ج١، ص٢٠٣
      - 23. وسائل الشيعه، ج/٢، ص/٥٠٤، ١٥؛
      - 24. مندالامام زيد، (باب الشهيد والذي يحترق بالنار والغريق) ص١٦٤ المحجوع الحديثي وَالفقهي ، ص ٢٠١٠، رقم الحديث ١٦٣
        - 25. تهذيب الاحكام، ج١، ٣٣٢، ج٢، ص ١٦٨
          - 26. الاستبصار، ج١، ص٢١٥
          - 27. وسائل الشيعه، ج٢، ص ١٩٩

- 28. مندامام زيد، (باب الشهيد والذي يحترق بالنار والغريق) ص١٦٦؛ المحموع الحديثي والفقهي، رقم الحديث ١٦٧، ص١٦١
  - 29. كليني، شخ محمد بن يعقوب، فروع الكافي، تحران، دارالكتب الاسلاميه، ١٣٩١ قب جه، ص٣١٣
    - 30. تهذيب الاحكام،،ج، ص ٣٣٣،
      - 31. وسائل الشيعه، ج٢، ص٧٠٢
- 32. مندامام زيد، ص١٦٦ (باب الشهيد والذي يحترق بالنار والغريق)؛ المجوع الحديثي وَالفقهي، ص١٢٠ رقم الحديث ١٦٦
  - 33. فروع الكافي، جس، صاام
  - 34. من لا يحضر الفقيه ،ج ا، ص ١٥٩ ، رقم الحديث ٢٣٧
    - 35. تھذیب الاحکام، جا، ص۳۳۲
      - 36. وسائل الشبعير، ج٢، ص ا ٢٠
- 37. مندامام زيد، (باب توجيه الميت إلى القبله باب توجيه الميت الى القبلة) ص20، 21؛ المحبوع الحديثي وَالفقيحي , رقم الحديث 1٨٩ص ٢٦١،
  - 38. من لا يحصر الفقيه ، رقم الحديث \_ ٣٩ ٣ ، ج١، ص ١٣٣١
    - 39. وسائل الشيعه، رقم الحديث ٢٠، ج.٢، ص ٢٦٢
- 40. الشيخ الصدوق، علل الشرائع، منشورات الممكتبية الحميدرية النعبف الأشر ف، ١٩٦٦ء، (باب ٢٣٣٠-علة توجيه الميت الىالقبلة) رقم الحديث!، ج، ص٢٩٧
  - 41. مندامام زيد، (باب أكل الرباوعظم اثمه والحلف على البيع)، ص٢٥٦؛
    - 42. المحبوع الحديثي والفقهى ، رقم الحديث ٣٢٥ ، ص ١٤٨
  - 43. من لا يحفر الفقيه ، شيخ صدوق ، ج٣، ص ١٤٨، رقم الحديث \_٣٩٩٣
    - 44. تھذیب الُاحکام، شیخ طوسی،ج ۷،ص ۱۵
    - 45. وسائل الشيعه، رقم الحديث ا، ج١٢، ص ٣٣٠
  - 46. مندامام زيد، باب المهورص، ٣٠٣، ٣٠٣؛ المجبوع الحديثي وَالفقهي، رقم الحديث ٢١٨، ص٢١٠
    - 47. تهذيب الأحكام، ج2، ص٥٨
      - 48. الاستبصار، جسس، ص٢٢١
    - 49. وسائل الشيعه، (رقم الحديث ١٠ ج١٥، ص ١٧
  - 50. مندامام زيد، (باب الديات)، ص٣٥٥: المجموع الحديثي وَالفقيم، رقم الحديث ٥١٨، ص٣٣٣
    - 51. الاستبصار،ج ۴، ص٢٢٧
    - 52. وسائل الشيعه، ج١٩، ص١٣٥، ١٢٧
      - 53. تھذیب الاحکام، ج٠١، ص٢٧٩
  - 54. مندامام زيد، (ياب الديات)، ص /٣٣ المجبوع الحديثي وَالفقهي، ص ٢٣ ٣٠، رقم الحديث ٣٧٤.
    - 55. وسائل الشيعه، ج١٩، ص ٢٠٣، رقم الحديث \_7/٣٥٥٧،
  - 56. شيخ ، صدوق، معاني الأخبار ، تضجيح وتعليق : على أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي، قم\_ايران، ص٣٠٣
    - 57. مندامام زید، ص ۳۸۰
      - 58. ايضاً، ص٠٨٠
    - 59. ايضاً، (مقدمه کتاب)، ص۳۷،۳۸

- 60. ابو محمد، عبد القادر بن أبي الوفاء محمد بن أبي الوفاء القرشى ،الجوام المضية في طبقات الحنفية ، الناشر مير محمد كتب خانه ، كرا تشى ، باكتان ،رقم الرحال ١٠٢٣، ص١٤٣ ،
  - 61. ابوعبدالله تثم الدين محمه بن احمه، تذكرة الحفاظ، الناشر: دار احياء التراث العربي، بيروت، ج٣، ص ٨٢١،
    - 62. مندامام زید (مقدمه) ص ۱۹
- 63. طهراني، آقاي بزرگ، الذريعة الى تصانيف الشيعه ، مطبوعه ٣٨٩ اهه ،الثانية ، دارالأضواء ، بير وت ، رقم الكتاب: ٣٧٨٣ ، ج٢٦، ص٢٦ ـ
  - 64. مندامام زید، ص ۸۱۰

1-أبو الفضل اندلسى، أبو الفضل عياض بن موسى اليحصبى ، ترتيب المدارك و تقريب المسالك لمعرفة اعلام مذبب مالك، مطبوعه دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٢١٨ هـ ١٩٩٨ على ١٠١١؛ شخ، مجمد ابو زبره مصرى، مالك: حياته و عصره-اَرا و فقه، الطبع و لنشر دارالعربي الفكر، قابره، ص ٢٢٥؛ مالك، مالك بن انس أبو عبدالله الأصبحى، موطاء مالك، شخيق : تقى الدين الند وى أستاذ الحديث الشريف بجامعة الامارات العربية المتحدة, تعيق المُجَدِّ لموظاً الامام محمد وبو شرح لعبد الحرق الله وي، الناشر دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى ١٣١٣ مر ١٩٩١ م، (الصفحات مر قمة آليا)، ص ١٤ الولحسنات، مجمد عبد الحمد بن محمد عبد الحمد عبد الحيد عبد الحيدية المتحدة، الناشر: دار القلم، دمشق، الطبعة: الرابعة، وشخيق: تقى الدين الندوى أستاذ الحديث الشريف بجامعة الامارات العربية المتحدة، الناشر: دار القلم، دمشق، الطبعة: الرابعة، وشخيق: تعيق الدين الندوى أستاذ الحديث الشريف بجامعة الامارات العربية المتحدة، الناشر: دار القلم، دمشق، الطبعة: الرابعة، المشرفة، تعيق : بولي البيعان ماله بري العبور كتب السنة المستطرفة لميان مشهور كتب السنة المشرفة، تعيق : البين الموسلة المستطرفة لميان مشهور كتب السنة المشرفة، تعيل البين المربعة المارات العربية المتحدة، الناشر على المتطرفة لميان مشهور كتب السنة المشرفة، نعيل البيدية المتحدة المارات العربية المتحدة المناس المستطرفة الميان مشهور كتب الناس المن المناس المن

2- أبو الفضل اندلى، أبو الفضل عياض بن موى اليحصبى ، ترتيب المدارك و تقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، مطبوعه دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩١٨هه - ١٩٩٨ء ص١٠١؛ مالك: حياته وُعصره ـ أراء وَ فقه،، ص٢٢٧؟ موطاء مالك، ص22

3-ترتيب المدارك و تقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، ص١٠١؛ مالك: حيانة وَعصره- اَراء وَفقه، ص٢٢٢\_

4-ابوزمره، شخ، محمدابوزمره،الامام زيد: حياته وَعصره-اَراهِ وَفقه،الطبع ولنشرْ دارالعربيالفكر، قامره،ص ٢٣٣٠-

5-ترتيب المدارك و تقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، ص١٠١؛مالك: حيانة وَعصره-اَراهِ وَفقه، ص٢٢٨

6-مند الامام زيد، مطبوعه منشوارات دارالمكتبة الحياة، بيروت ١٩٨٧ء ، ص ١٣

7- تاریخ الادب العربی، کارل برو کلمان، تاریخ الادب العربی، ، عربی ترجمه الد کتر عبدالحلیم النجار،الناشر: دارالمعارف قامره،المطبعة الخامسه، ج۳، ص۳۲۳

8-المحجوع الفقعى والحديثى المسمى به (مند الامام زيد)، مرتبه: محدث أبو خالد عمرو بن خالد الواسطى، مؤسسة الامام زيد بن على (ع) مطبوعه يمن، ص٢٠ 9-ذهبی، تثمن الدین محمد بن أحمد، میزان الاعتدال فی نقد الرجال، تحقیق الشیخ علی محمد معوض والشیخ عادل أحمد عبدالموجود، الناشر دار الکتب العلمیة، بیروت، سنه اشاعت ۱۹۹۵ه، ۲۶، ص۲۲، ۲۸۲،۲۸۷؛ تھذیب التھذیب، ج۸، ص۲۲، ۲۲؛ الامام زید، ص۲۴۰

10 ـ الامام زيد، شيخ، محمد ابوزم ره مصري، ص ٢٣٣

#### The Basic Principles of Studying Quran

By: **Dr. Sheikh Muhammad Hasnain** sheikh.hasnain26060@gmail.com

**Key Words:** Quran, Study, Principle, Guidance, Infallibility, Natural Sciences, Human Sciences.

#### Abstract:

Holy Quran is a divine book. There are some basic principles for comprehending Quran. Without taking those principles into account, one cannot escape from misunderstanding the Holy Book. In this article two basic principles of studying Quran have been discussed:

- Basic Role of the Holy Quran is to guide human beings towards right thinking and accurate acting accordingly. Humanity can reach its noble destination only under the guidance of Holy Quran. So, as a basic principle, while studying Quran, everyone shoule seek for the right path of all his movements. But it dosen't mean that it forbidden to seek for pure sciences and human sciences in the Holy Quran. Because Quranic verses while discuss "what ought", they also discuss "what is".
- Any attempt to understand the Holy Quran without getting essential guidance from its infallible teachers, can not be fruitful. So studding every verse from Holy Quran, we should seek the interpretation of that verse by Qurans' infallible teachers and any interpretation of Quran that contradicts to that of its true teachers must be rejected.

The above principles of understanding Quran have been inferred from the ideas of prominent experts of Quran such as Jalal al Din Siyouiti, Allama Tabatabai, Mustafa Khomeini, Jawadi Amouli, and Ameed Zanjani, after critically evaluating their ideas and analyzing many verses of the Quran.

### The Necessity and Importance of Studying the Lifestyle of the Holy Prophet in Contemporary Era

By: Prof. Dr. Muhammad Tufail

**Key Words**: The Seal of Prophets, Mercy to the Worlds, Lifestyle of the Prophet, ideal Model, Revival of the Sunnah, Honor of the Prophet.

#### Abstract:

All the prophets sent by Almighty Allah for the guidance of mankind stressed on monotheism and uplift of human beings. The prophethood of those who were ordained before our prophet was limited in scope, whereas our Prophet (PBUH) is the seal and master of prophets. The message of our Prophet (PBUH) is universal and panacea for all problems of humanity. According to holy Quran, the life of Holy Prophet (PBUH) is ideal for all human beings. Muslims have given massive information about the ideal life of the Prophet (PBUH) insofar as the Prophet (PBUH) has always been at the top of the pyramid of the reformers.

Any book on Islamic science and art is considered as incomplete unless it contains some references of the ideal life of the Prophet (PBUH). However, there are many dimensions of the ideal life of the Prophet (PBUH) that are not unveiled such as the Prophet's life being appropriate source of guidance for humanity, the sermon of his last Pilgrimage, human rights including initial charter of women rights, guidance for youth in his views, basic principles for various fields and professions of human life, solutions for the problems of 21st century, and his message for scientific innovations.

The above mentioned aspects of the ideal life of holy Prophet (PBUH) are few among many that must be highlighted. The study of the Prophet's ideal life is also important to restore the dignity of Muslim community and bring Islam back to its higher position.

#### Unity among Muslims and Islamic Brotherhood

By: Muhammad Ali Ramadhani

**Key Words**: Unity, Muslims, Brotherhood, Peaceful Society, Rope of Allah.

#### Abstract:

Holy Quran compels Muslims to hold fast by the rope of Almighty Allah and not be divided. It resembles the divisions of Ignorance period (Jahilliyah) and mutual animosity to that of being at the brink of a pit of fire. Quran terms the mutual love and unity that was promoted by Holy Prophet (PBUH), as a blessing.

Today, unfortunately, the Muslim community has again come to the brink of the abyss of fire of mutual animosity and disunity. Muslims are being called heretic. The foundations of Islam are destabilized by promoting divisions between Muslims.

To some extent, Muslim rulers and politicians are also encouraging divisions to protect their rules. It is obligatory on all Muslims to hold fast the rope of Allah and to avoid broadening divisions. All Muslims must struggle to promote unity and Islamic brotherhood. It is important not only to refrain from accusing another Muslim of apostasy, but also to let minorities in Muslim countries to lead a peaceful life by honoring human rights which have been given by Islam.

### Role of Shiites in Formation of Islamic Civilization

By: Syed Rameez al Hassan Mosavi

**Key Words**: Civilization and Culture, interpretation of Quran, Islamic Jurisprudence, Shiite, Fatimid, A'al -e-Bouy, Translation Movement

#### Abstract:

Many Muslim historians have not accurately and properly mentioned the role of Shiites in formation of Islamic civilization under the influence of their political and sectarian interests. They extended the credit of forming Islamic civilization only to caliphs and some Muslim rulers. A critical and deep study of Islamic history, however, provides evidences of the role of Imams and their followers (twelvers, Zaydis, Isma'ilis) in the formation of Islamic civilization. It is a fact that Imam Muhammad Bagir (AS) and Imam Sadiq (AS) and their disciples played a prominent role in the formation of Islamic civilization. Various disciplines and fields of knowledge are considered as base of any culture and civilization. The role of infallible imams in development of many Islamic sciences such as Tafseer, Figh, Philosophy, kala'am, hadith etc. is an undeniable fact of their contribution in the formation of Islamic civilization. This article is aimed to highlight the role Imams and their followers played in formation of Islamic civilization.

## ISLAMIC SOCIETY (IN THE LIGHYT OF NAHJUL BALAGHAH)

By: Roshan Ali

**Key Words**: Society, Nahjul Balaghah, Social Classes, Tradition of the Holy Prophet, tradition of the Infallible Descendants of the prophet (PBUH), Justice, Just government

#### Abstract:

Instinctively, human beings have been struggling for living a collective life and making their social life better. However, this endeavor can be fruitful only when they adhere themselves to the fountain of revelation. In this article, the salient features of the Islamic society have been highlighted in the light of Imam Ali (AS), who had always been in the lap of revelation and prophethood. According to Nahjul Balaghah, all human beings are equal in their essence. They deserve equal social rights. Imam Ali (AS) advices human beings to maintain their relations with the basic unit of society i.e. family. Imam Ali terms monotheism and following of Quran and tradition of the Holy Prophet (PBUH) and his infallible descendants as basic principles of an Islamic society. For Imam Ali, an Islamic society is above the evils of prejudice and treason. In an Islamic society, underlined by Imam Ali, members of the society pursue knowledge and love each other. Support of the masses, establishment of a just government, preservation of peace and stability, revival of the religion, appreciation of knowledge, unity and solidarity, and training of the members of the society are among the major objectives of the formation of the Islamic society.

## Business Ethics (2) From the viewpoint of Economics & Islam

By: **Yadullah Dadgar** Translator: **Dr. Muhammad Hasnain** 

Key Words: Economics, Ethic, Business, Essence of Islam, Usury.

#### Abstract:

There are specific rules and principles in Islamic economics regarding trade and business, as other economic systems possess. An attempt has been made in this article to prove that taking care of Islamic business ethics result in flourishing and expansion of business. The author has tried to highlight various dimensions and aspects of business ethics under the paradigm of Islamic economics. In the first part of the article, general ideas of economics and ethics had been discussed. In this part of the article, correlation between Islam and ethics and the related methodological aspects have been identified. This part also bears an account on basic principles and salient features of business ethics. At the end of this article, basic concepts of Islamic ethics and its practical models would be discussed in the light of Islamic views.

#### AN ANAYLITICAL REVIEW OF MASNAD-E-IMAM ZAID

By: Dr. Syyed Haider Abbas Wasti

**Key Words:** Masnad-e-Imam Zaid, Abu Khalid Wasti, Umayyads, Abbasids, Zaydis, Sheikh Muhammad Abu Zahra Misri.

#### Abstract:

Zaidai sect came into being after the martyrdom of Hazrat Zaid in 122 Hijrah and is associated with him. The well-known religious book of Zaydis is Masnad-e-Imam Zaid. After his martyrdom, his two disciples, Omar bin Khalid and Abu Khalid Wasti, published the Ahadithis, they listened from him, and his views on Islamic jurisprudence in two books. In 360 Hijrah, Abul Aziz Baggal completed the task of re-compliance of these two books. These books were merged into one book in 1360 Hijrah and were published in Cairo under the title of "Masnad-e-Imam Zaid". In an attempt to promote Zaidai faith in Pakistan, the translation of Masnad-e-Imam Zaid was published. In this article, an analytical review of the Masnad has been presented. According to this article, this book does not have any linkage with the sayings of Zaid Shaheed. The association of this book with Hazrat Zaid is not only a betrayal with knowledge, but also a well-planned conspiracy. According to the writer, this book is actually a brain-child of Sheikh Wasti.

## صحیفه سجادیه میں صله رحم کی دعائیں

وَ وَفِ قُنَا فِيهِ لِأَنْ نَصِلَ أَرْحَامَنَا بِالْبِرِّ وَ الصِّلَةِ، وَ أَنْ تَتَعَاهَدَ جِيرَانَنَا بِالْإِفْضَالِ وَ الْعَطِيَّةِ، وَ أَنْ نُخَلِّصَ أَمُوالَنَا مِنَ التَّبِعَاتِ، وَأَنْ نُطُهِّرَهَا بِإِخْراجِ الزَّكُواتِ، وَأَنْ نُواجِعَ مَنْ هَاجَرَنَا، وَأَنْ نُتْصِفَ مَنْ ظَلَمَنَا، وَأَنْ نُسلامِ مَنْ عَادَانَا، خَاشَىٰ مَنْ عُودِيَ فيكَ وَلَكَ فَإِنَّهُ الْعَدُو الَّذِي لا نُوالِيهِ، وَالْحِرْبُ الَّذِي لا نُطافِيهِ - (صحيفه كامله، دعا: ﴿

اینی: "اور ہمیں اس مہینہ (ماہ مبارک) میں توفیق دے کہ نیکی واحسان کے ذریعہ عزیزوں کے ساتھ صلہ رحمی اور انعام و بخشش سے ہمسایوں کی خبر گیری کریں اور اسپنا اموال کو مظلو موں سے پاک وصاف کریں اور زکوۃ دے کر انھیں پاکیزہ و محسب بنالیں اور یہ کہ جو ہم سے علیحد گی اختیار کرے اس کی طرف دست مصالحت بڑھائیں جو ہم پر ظلم کرے اس سے انصاف بر تیں جو ہم سے دستنی کرے اس سے صلح وصفائی کریں سوائے اس کے جس سے تیرے لئے اور تیری خاطر دشمنی کی گئ ہوکیونکہ وہ ایساد شمن سے ہم صاف نہیں ہو سکتے۔ کی گئ ہوکیونکہ وہ ایساد شمن ہے ہم صاف نہیں رکھ سکتے اور ایسے گروہ کا (فرد) ہے جس سے ہم صاف نہیں ہو سکتے۔

ٱللَّهُمَّ صَلِّعَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَ سَرِّ وُنِ لِأَنْ أُعادِضَ مَنْ غَشَّنِي بِالنُّصْحِ وَ أَجْزِى مَنْ هَجَزِنِ بِالْبِرِّوَ أُثِيبَ مَنْ حَرَمَنِي بِالْبَثْلِ وَ أُكَانِيَ مَنْ قَطَعَنِي بِالصِّلَةِ وَ أُخالِف مَنِ اغْتابَنِي إِلى حُسُنِ الذِّكْمِ وَأَنْ أَشْكُمُ الْحَسَنَةَ وَ أُغْفِضَ عَنِ السَّيِّنَةِ

#### (صحيفه كامله، دعا: ۲۰)

یعنی: ''اے معبود! محمدً اور ان کی آل پر رحت فرما اور دھوکہ دینے والے شخص کی خیر خواہی کرنے میں میری مدد کر جو دوری کرے اس سے نیکی کرنے کی ہمت دے جو مجھے محروم کرے اس پر بخشش کرنے کا حوصلہ دے۔ قطع تعلق کرنے والوں کے نزدیک ہونے اور غیبت کرنے والوں کو اچھائی سے یاد کرنے کی توفیق دے۔ نیز نیکی پر شکریہ اور بدی پر چشم پوشی کی ہمت دے۔

#### Quarterly

### Religious Research Journal

## Noor-e-Marfat

و صنر رسول ملطی انسانی مجلائی کے تمام عناصر اور پہلوؤں جیسے عبادات،

معاملات، اخلاق وآداب، انسانی تعلقات، انسانی ضرور پات اور انسانی مسائل کا

كما حقد اعاطه كرتى ہے۔ چنانچه مدتنها عداميد، انتظاميد، مقنند، ماہرين معيشت،

سیاستدان، تعلمین اخسلاق اورسماجی کارکن، بلکه ہرفکراور ہرطبقہ کے افراد آپ کی صائب فکر سے ہمہ وقت رہنمائی حاصل کر سکتے ہیں مسلمانوں کے لیے رسول رحمت ً

کی پوری حیات مب رکدایک عملی نمویز ہے۔ آپ کی سیرت زمان ومکان

کی قیود سے بالاتر ہو کرتمام انسانوں کے لیے عموماًا درمسلم انوں کے لیے خصوصاً بر سے الاسلام میں انسانوں کے ایک میں اور مسلم انوں کے لیے خصوصاً

ہدایت اور رہنمائی کاسامان فراہم کرتی رہے گی۔

"نمت" (نورالهدئ مركز تحقيقات)

نورالهدی مرسٹ، محله سادات باره کهو ،اسلاً) آباد

www.nmt.org.pk

www.nht.org.pk